# সরল বিচারে অদৈতবাদ

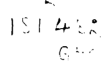


শ্রীতেজোময় ঘোষ এম. এস সি ; এফ. আই. এ

Ramakrishna Math
Probationers' Training Centre Library
P. O.-Belur Math, Howrah



প্রকাশক: প্রীতেজাময় ঘোষ | ১ | 4 ১ ১ ১৮এ ল্যান্সভাউন্ টেরাস্ কলিকাডা-২৬



প্রথম প্রকাশ: বৈশাথ ১৩৮০ : মে ১৯৭৩

সর্বস্বত্ত সংরক্ষিত

মুদ্রক: শ্রীগোপালচন্দ্র রায় নাভানা প্রিন্টিং ওয়ার্কস প্রাইভেট বিমিটেড ৪৭ গণেশচক্র আনভিনিউ কলিকাতা-১৩

> Ramakrishna Math Probationers' Training Centre Library P. O.-Belur Math, Howrah

## উৎসর্গ

করের ভগবান্ শ্রীশ্রীরামরুষ্ণ পরমহংসদেবের অন্তরঙ্গ শিশ্য ও লীলাকর্মী নরের প্রের অরুজ্য, একনিষ্ঠ সেবক; শিবজ্ঞানে জীবের
কর্মান করের প্রচারে ও পালনে স্বামী বিবেকানন্দের দক্ষিণ হস্তস্তরপ;
কর্মান প্রায়া প্রবাহিত; শ্রীশ্রীরামরুষ্ণসীলাক্রমান ভাপুর গ্রন্থরচনার মাধ্যমে এ যুগে হিন্দুধর্মের মর্মের ব্যাথাতা;
ক্রমান প্রার্জেই গ্রন্থকারের জীবন ধন্ত হইয়াছে—সেই গুরুদেব
ক্রমান ক্রমান মহারাজের উদ্দেশ্যে গ্রন্থকারের এই দীন অর্ম ভিক্তিপূর্ণক্রমান ক্রমান মহারাজের উদ্দেশ্যে গ্রন্থকারের এই দীন অর্ম ভিক্তিপূর্ণক্রমান ক্রমান স্বারাজের উদ্দেশ্যে গ্রন্থকারের এই দীন অর্ম ভিক্তিপূর্ণক্রমান ক্রমান স্বারাজের উদ্দেশ্যে গ্রন্থকারের এই দীন অর্ম ভিক্তিপূর্ণক্রমান ক্রমান ক

প্রণত গ্রন্থকার

ছনেক আন্তরিক সাধক আছেন যাঁহারা ইহজন্মে বা পূর্বজন্মে কৃত নিষ্ঠাম बर देशासना প্রভৃতির দারা অনেকাংশে শুদ্ধচিত হইয়াছেন। তাঁহাদিগের মধ্যে ছাব্য ছানেকে অধৈতবাদের কথা অস্পষ্টভাবে শ্রবণ করিয়াছেন এবং ভাহার কাল ভংপ্রতি কথঞ্চিৎ শ্রদ্ধাবান হইয়া উহা স্পষ্টরূপে জানিবার ও বুঝিবার জন্ত ইন্দ্রীর হইয়াছেন। এরপ সাধকদিগের পক্ষে কিন্তু এ পথে আর অধিক **ৰ একর হওয়া বর্তমান পারিপার্থিক অবস্থায় এই বাংলাদেশে আদে**। সহজ্ঞসাধ্য তাহার অনেকগুলি কারণ আছে। প্রধান কারণ এই যে এই তত্ত হু নিক পদ্ধতিতে, সাধারণ শিক্ষাপ্রাপ্ত ব্যক্তিকে, সহজ ভাষায় বুঝাইবার মত ্র বালা ভাষায় অতি বিরল; প্রায় নাই বলিলেও বোধ হয় অত্যক্তি হইবে পক্ষাস্তরে এরূপ একটি ধারণা জনসাধারণের মনে বদ্ধমূল হইয়া গিয়াছে ্ৰ ছাৰতবাদ একটি অত্যন্ত জটিল তত্ত্ব। এমনকি আধুনিক শিক্ষায় শিক্ষিত েভুপাৰে নিকটও উহা প্ৰায় কেত্ৰেই একটি বিভীষিকার ও উপেকার বস্তুতে ৰ্কাংকত হইয়াছে। বাস্তবিকপক্ষে কিন্তু এ ধারণা সম্পূর্ণ অমূলক। ব্দার নৈয়ায়িক প্রভৃতি পণ্ডিতগণ অধৈতবাদের বিপক্ষে অনেক কৃট যুক্তি-তর্ক ইবাবন করিয়া উহাকে থণ্ডন করিতে প্রয়াসী হইয়াছিলেন। এ সকল যুক্তি-🗝 হুখ গুড় বহিয়া গেলে লোকে অদ্বৈত-তত্ত্বস্তমণ অমৃত হুইতে বঞ্চিত হুইতে শার এই আশস্কায় লোক-কল্যাণার্থে ও ঈশরেচ্ছায় অনেক অবৈতবাদী শ্ভ্ৰ বিক্লমবাদীগণের তর্কক্ষেত্রে অবতরণ করিয়া তাহাদিগের কৃট তর্কজাল ক্রেল্ড কৃট যুক্তি-তর্ক দারা ছিল্ল ভিল্ল করিয়া গিয়াছেন। এ সকল বিষয় সালতে নিক্ষায় শিকিত ব্যক্তিগণের নিকট অবখ্ট সহন্ধবোধ্য নহে। সংস্কৃত স্করণ ও ষড়্দর্শন অধ্যয়নপূর্বক এ সকল যুক্তি-তর্ক আয়ত্ত করিবার মত ন্মা 📲 জি ও প্রবৃত্তি এ যুগে অতি অল্পদংখাক ব্যক্তিরই থাকা সম্ভব। অপর 🖚 ক্রমজ্ঞ গুরুর সহায়তা ব্যতিরেকে একক এরপ প্রচেষ্টার ফলে সম্পূর্ণ বিভাশ হইবার আশঙ্কাও কিছু কম নহে। স্বথের বিষয় এই যে অধৈততত্ত্বের ছকুন্তি লাভ দাবা কৃতকৃত্য হইতে ইচ্ছুক সাধকের পক্ষে এ সকলের কোনই ≝া জন নাই। শীরামকৃষ্ণ পরমহংসদেব বলিতেন যে অপরের সহিত যুদ্ধ হরিতে হইলে ঢাল তলোয়ার ইত্যাদির প্রয়োজন হয়; নিজেকে বধ করিবার 🕶 একটি নরুণই যথেষ্ট। অর্থাৎ, বিরুদ্ধবাদীগণের কণ্ঠবোধ করিতে হইলে

অনেক পাণ্ডিত্যের প্রয়োজন হইতে পারে, কিন্তু নিজের উপলব্ধির পক্ষে অবৈতবাদ মোটেই কোনও জটিল তব নয়। সরল ক্রতিদমত বিচাব বলে যে সাধক যাবতীয় দৃশ্যবর্গের মিথাতি সম্পূর্ণ নি:সন্দিশ্ধ রূপে উপলব্ধি করিয়াছেন, তাঁহার নিকট বিরুদ্ধবাদীদের কৃট যুক্তি-তর্কের স্থান কোথায়? জগৎকে সত্য বলিয়া স্থীকার করিলে তবেই না যত যুক্তি-তর্ক ?

একটু শাস্ত ও একাগ্র হইয়া ঠিক পথে চিম্ভা করিলে সাধক সহজেই উপলব্ধি করিতে পারেন যে অবৈতত্তবের ন্যায় সরল তব আর কিছুই হইতে পারেনা। আর তবটি যিনিই আয়ব করিতে পারেন, তিনি ইহাও উপলব্ধি করেন যে এ তব্ব অতি মনোরম, অতি মহান্, অতি গন্তীর ও নিরতিশয় আনন্দ, শাস্তি ও অভয়প্রদ। তিনি এ বিষয়েও নিঃসন্দেহ হন যে এই অবৈতত্তব্ব ব্যক্তি, সমাজ, দেশ ও সমগ্র মানবজ্ঞাতি — সকলের পক্ষেই পরম কল্যাণকর। এই ক্ষু পুস্তকে এই কথাটাই বুঝাইবাব চেষ্টা করা হইয়াছে। প্রথম অধ্যায়ে অতি সাধারণ সরল যুক্তির সাহায়ে অবৈততত্ব প্রতিপন্ন করা হইয়াছে। দ্বিতীয় অধ্যায়ে উহার সমর্থনে আচার্য গৌড়পাদ, আচার্য শহর প্রভৃতির কিছু কিছু উক্তি উদ্ধৃত ও ব্যাথাত হইয়াছে। তৃতীয় অধ্যায়ে এ বিষয়ে শ্রুতি ও শ্বতি প্রমাণকে সাধক কিরণে নিক্ষ অফুভৃতিতে পরিণত করিয়া অবৈততত্বে স্থপ্রতিষ্ঠিত হইতে পারেন দে বিষয়ে কিছু বলা হইয়াছে। এবং অবৈতত্বের উপলব্ধির ফলে সাধক কতকত্য হইয়া যে আনন্দময় জীবন্ধক্তির অবস্থ। লাভ করেন তাহার কিছু বর্ণনা পক্ষম, অর্থাৎ শেষ অধ্যায়ে দেওয়া হইয়াছে।

এই ক্স পৃস্তক পাঠ করিয়া যদি একজন জিজ্ঞাস্থ সাধকও গন্তব্য পথে চলিবার ব্যাপারে কিঞ্চিন্মাত্রও উপকৃত বা উৎসাহিত হন, তবে নিজ পরিশ্রম সার্থক জ্ঞান করিব। ইতি

কলিকান্তা ৫ই মে, ১৯৭৩ খ্রীষ্টাব্দ ২ংশে বৈশাথ, ১৬৮০ বঙ্গাব্দ অক্ষয় তৃতীয়া

শ্রীতেজোময় গোষ

# সূচীপত্ৰ

| <b>विष</b> ग्न                         | পৃষ্ঠান্ত  |
|----------------------------------------|------------|
| প্রথম অধ্যায়                          |            |
| অদ্বৈততত্ত্বের পক্ষে সরল যুক্তি-প্রমাণ | >          |
| দ্বিতীয় অধ্যায়                       |            |
| আচার্যগণের উক্তি-প্রমাণ।               | <b>(</b> b |
| তৃতীয় অধ্যায়                         |            |
| <b>শ্ৰুতি প্ৰ</b> মাণ                  | 9২         |
| চতুর্থ অধ্যায়                         |            |
| অনুভূতি-প্রমাণ ও তাহার সাধন            | > 0        |
| পঞ্চম অধ্যায়                          |            |
| জীবন্মুক্ত পুরুষের লক্ষণসকল            | 78。        |

# চিত্র—

শ্রীশ্রীশঙ্করাচার্য ( 'উদ্বোধনে'র দৌজ্বন্য )



### সরল বিচারে অদৈতবাদ

#### প্রথম অধ্যায়

#### প্রথম পরিচ্ছেদ

- ১। বিশ্বব্দ্ধাণ্ডের সব কিছুর সম্বন্ধে সম্পূর্ণ জ্ঞান লাভ করিবার ইচ্ছা মামুষের স্বাভাবিক; ইহা তাহার অস্থি-মজ্জার সহিত মিশিয়া আছে। এই জিজ্ঞাসার স্বরুতেই কিন্তু একটু ধীরভাবে চিন্তা করিলে দেখা যায় যে জগতের যাবতীয় বস্তুকে নিম্নলিখিত, পরস্পর হইতে সম্পূর্ণ পৃথক্, তুইটি ভাগে ভাগ করা যায়ঃ—
  - (ক) আমি, অর্থাৎ যে সব কিছুর জ্ঞাতা; এবং
  - (খ) অন্য সব কিছু, যাহা আমার জ্বেয়, যথা:-
    - বাহ্য জগৎ, অর্থাৎ চন্দ্র, সূর্য, গ্রহ, নক্ষত্র, এ পৃথিবীর বিভিন্ন দেশ, মহাদেশ, পর্বত, নদ, নদী, সমুদ্র, বৃক্ষ, লতা, পশু, পক্ষী, মনুষ্য ইত্যাদি।
    - (ii) আমার স্থল দেহ।
    - (iii) আমার দেহস্থ প্রাণ-শক্তি। ইহা আমি চোখে দেখিতে পারি না বটে, কিন্তু ইহার অস্তিত্ব, ক্রিয়া প্রভৃতি সম্বন্ধে আমার জ্ঞান আছে; স্বতরাং ইহাও আমার জ্ঞেয়।
    - (iv) আমার মন আছে তাহা আমি জানি; সেই মন নানা সময়ে নানা আকার ধারণ করে—অর্থাৎ তাহাতে নানা চিস্তা উঠে—তাহাও আমি জানি। স্থতরাং মনও আমার জ্ঞেয়।
    - (v) সেইরপে, আমার যে বুদ্ধি আছে তাহাও আমি
       জানি। অন্য ব্যক্তিবিশেষের তুলনায় আমার বুদ্ধি
       কম বা বেশী সে বিষয়ে আমার জ্ঞান আছে।
       আমার বুদ্ধি কখনও বা প্রথয় বা সজাগ থাকে,

কখনও বা তাহা থাকে না—তাহাও আমি জানিতে পারি। তাই আমার বুদ্ধিও আমার জ্ঞেয়।

দর্বশেষে, আমাতে যে অহঙ্কার, অর্থাৎ দেহাদিতে (vi) "আমি"—বৃদ্ধি আছে, ( যাহাকে ইংরাজীতে ego বলা যাইতে পারে), হঠাৎ যাহাকে প্রকৃত আমি বলিয়া ভুল হইতে পারে—যে আমিটা কখনও সুখী, কখনও বা হুঃখী হয়, "এটা করিলাম", "দেটা করিতেছি"—বলিয়া মনে করে, দেই অহস্কার বা কর্তা-ভোক্তা আমিটাও আমার জ্ঞেয়। অপর লোকে সুখী বা হুঃখী হইলে যেমন আমি তাহা নানা লক্ষণ দারা জানিতে পারি, ঠিক সেইরূপই আমার মধ্যস্থ যে আমিটা কখনও সুথী, কখনও বা হুঃথী হয় তাহাও আমি জানিতে পারি। সুতরাং এই অহস্কার বা কাঁচা আমি বা ক্ষুদ্র আমিটাও আমার জ্ঞেয়। বিষয়টি একটু সূক্ষ্ম—স্থতরাং পাঠক যদি এ বিষয়টি পূর্বে চিন্তা না করিয়া থাকেন তবে যেন ইহা একটু ধীরভাবে চিন্তা করেন; তবেই ইহা তাঁহার নিকট সুস্পষ্ট হইবে। জ্ঞাতা আমিই যে প্রকৃত আমি এবং কর্তা-ভোক্তা আমি যে প্রকৃত আমি নয়, এ বিষয়টির আরও বিচার ২(খ) (ii) অনুচ্ছেদে করা হইতেছে।

যাবতীয় জ্বেয় বিষয়কে উপরে যেভাবে ও যে কয়টি ভাগে বিভক্ত করা হইল তাহাতে বিশেষ কোনও তাৎপর্য নাই; সে সকলকে অক্তরপেও ভাগ করা যাইতে পারিত। মূলকথা এই যে বাহ্য হউক বা আন্তর হউক, স্থূল হউক বা স্ক্রে হউক, বিষয়মাত্রই আমার জ্বেয়। প্রতিটি বিষয়ের সহিত আমার জ্বেয়-জ্ঞাতা সম্বন্ধ; বিষয়টি জ্বেয় এবং আমি তাহার জ্ঞাতা। এই জ্ঞাতা (subject) ও জ্ঞেয় (object) সম্বন্ধে সম্পূর্ণ জ্ঞান অর্জন করিতে পারিলে, বিশ্বজগতের সব কিছুই জ্ঞানা হইবে—তখন আর অন্থ কিছু জ্ঞানিবার থাকিবে না। স্থতরাং এই চুইটির সম্বন্ধেই আমাদের সম্যক্ অনুসন্ধান করা আবশ্যক। জ্ঞাতাকে দ্রষ্ঠা বা সাক্ষীও বলা হয় এবং জ্ঞেয়কে দৃশ্য বা সাক্ষ্যও বলা হইয়া থাকে।

২। (ক) প্রথমে জ্ঞাতার সম্বন্ধেই অনুসন্ধান করা যাউক। এই যে আমিটা সব কিছু জানে—যাহাকে আত্মাও বলা হয়—-ভাহার প্রকৃত স্বরূপ কি ? এই বিষয়ে প্রথম লক্ষণীয় এই যে এই আমির বা আত্মার অন্তিম স্বতঃসিদ্ধ (axiomatic)। আমি যে আছি— এ বিষয়ে আমার কোনও সন্দেহ নাই—যদিও তাহার স্বরূপ সম্বন্ধে আমার স্পষ্ট ধারণা না থাকিতে পারে। আমি আছি কিনা তাহা জানিবার জন্ম অন্ম কাহারও নিকট ছুটিয়া যাই না। আমি যে আছি এ কথা অন্ত কাহারও জানার উপর, অন্ত কোনও প্রমাণের উপর নির্ভর করে না। অহ্য সব বিষয়ের অস্তিত্বই কিন্তু আমার জানার উপর নির্ভরশীল। অন্ত কোনও কিছু আছে বলিয়া তথনই বলি বা মনে করি যখন তাহার সম্বন্ধে কোনও জ্ঞান আমার হয়। আমার অস্তিত্বকে স্বীকার করিয়া লইয়া তবেই যত কিছু চিস্তা, বিচার বা যাবতীয় বিষয়ের জ্ঞান হইতে পারে। স্বতরাং আমির— প্রকৃত আমির—প্রথম লক্ষণ এই যে সে আছে। "আমি" রূপ ভিত্তির উপরই বাকি সব কিছু প্রতিষ্ঠিত। "আমি নাই" এ কথা বলিতে. ভাবিতে বা প্রমাণ করিবার চেষ্টা করিতে গেলেও ঐ "আমি"রই প্রয়োজন। "আমি"কে কখনও বাদ দেওয়া যায় না।

(খ) (i) দ্বিতীয়তঃ, যেহেতু আমি জ্ঞাতা, সেই হেতু আমি জ্ঞেয়
নই—কারণ জ্ঞাতা ও জ্ঞেয়—এ তুইটি সম্পূর্ণ বিপরীত ধর্মবিশিষ্ট
বস্তু। জ্ঞাতা, "জানা" এই ক্রিয়ার কর্তা এবং জ্ঞেয়, ঐ ক্রিয়ার কর্ম।
কোনও ক্রিয়ার কর্তা ও কর্ম কখনও এক হয় না; কারণ তাহারা
ক্রিয়াটির সহিত বিভিন্নরূপে—বিপরীত সম্বন্ধে—সম্পৃক্ত। কোনও

ক্রিয়াতে কর্তা ও কর্মের ভূমিকা এক হয় না; তাহাদের ভূমিকা পরস্পর বিপরীত। আবার যে জ্ঞাতা সে চেতন এবং যে জ্ঞেয় সে জড়। আমি যখন কিছু জ্ঞানি তখন ঐ জ্ঞানা ব্যাপারটিতে যে চেতনের ভূমিকার প্রয়োজন, তাহা শুধু আমারই। যাহাকে জ্ঞানি তাহাতে চৈতক্ত থাকিবার কোনও প্রশ্ন নাই; সে মানুষ হইতে পারে, পশু, পক্ষী, কীট, পতঙ্গ, বৃক্ষ, লতা, মৃত্তিকা, প্রস্তর, লৌহখণ্ড, যাহা কিছু হইতে পারে। তাহার কোনও চেতনের ভূমিকা নাই; তাহার ভূমিকা জড়ের। বস্তুতঃ পরস্পর পৃথক ও বিপরীত ভাবাপন্নরূপে অনুভূত তৃইটি বস্তুকে বুঝাইবার জন্ম জ্ঞাতা ও জ্ঞেয় এই তৃইটি পৃথক্ শব্দের ব্যবহার। এ বিষয়ে অধিক বলিবার প্রয়োজন নাই। যে কোনও জ্ঞেয় বিষয়ই হউক আমি তাহার জ্ঞাতা বলিয়া আমি তাহা হইতে পৃথক্—আমি তাহা নহি; অর্থাৎ আমি জ্ঞেয় নহি।

(ii) যেহেতু আমি জ্ঞাতা সেই হেতু আমি জ্ঞেয় নহি; স্থতরাং আমাতে আকার, সীমা, বিকার, অন্তর, বাহির, উৎপত্তি, বিনাশ, গুণ, ক্রিয়া কোনও রূপ বৈশিষ্ট্য ইত্যাদি—সংক্ষেপে যাহাদিগকে "নাম-রূপ" বলা হয়়—তাহার কিছুই নাই। যদি উহাদের কিছু আমার থাকিত তবে আমি জ্ঞাতা হইতে পারিতাম না—জ্ঞেয়ই হইয়া যাইতাম। কারণ, যাহার নাম-রূপ আছে তাহা অবশ্যই জ্ঞেয়; কেননা, কোনও কিছু যদি জ্ঞেয় হয় বা জানা যায়, তবেই শুধু বলা যায় যে উহার আকার এই প্রকার, বা সীমা এখানে বা তাহার বিকার এবংবিধ, ইত্যাদি। কিন্তু আমি যেহেতু জ্ঞাতা, সেই হেতু আমি চেতন—অর্থাৎ আমাতে চৈতন্ত আছে। অর্থাৎ আমাতে চৈতন্ত আছে কিন্তু নাম-রূপ নাই। স্থুতরাং আমি অসীম, অনন্ত, নিরাকার, নিগুণ, নির্বিশেষ, নিরংশ, নীরক্র, উদয়হীন, অন্তহীন, অন্তর্বহিঃশৃত্ত, নির্বিকার, নিজ্ঞিয়, শুদ্ধ চৈতন্ত মাত্র। বলা বাহুল্য যে আমি দেহ নই, প্রোণ নই, মন নই, বুদ্ধি নই, কর্তা-ভোক্তা বা অহঙ্কার বা কাঁচা

আমি নই—কারণ এ সকলই আমার জ্রেয়—স্তরাং আমা হইতে পৃথক্। ইহারা আমি নয়, আত্মা নয়, অনাআ। আমি বা আত্মা সম্বন্ধে ইহাই দিতীয় বক্তব্য; সে শুধু চৈতন্ত মাত্র। যাহাকে আপাত-দৃষ্টিতে আমি বা আত্মা বলিয়া ভুল হইতে পারে, সেই অহঙ্কার বা কর্তা-ভোক্তা আমি বা কাঁচা আমি বা ক্ষুদ্র আমিটাও যে জ্রেয়, স্তরাং প্রকৃত আমি নয়, এবং তাহাকেও যে জানে সেই আমিটাই প্রকৃত আমি বা আত্মা, এই কথাটা স্ম্প্রন্তরূপে বুঝা ও সর্বদা মনে রাখা প্রয়োজন। যে কখনও স্থী হয়, কখনও বা ছুঃখী হয়—সে অবশ্যই জ্রেয়—নতুবা তাহার ঐ বিকার কি করিয়া লক্ষিত হয় ? স্থুতরাং সে জ্রাতা নয়—আত্মা নয়।

প্রকৃত যে আমি সে এই "কাঁচা" আমিকেও জানে, ঠিক যেমন ঘট, পট ইত্যাদি আর সব কিছু জানে। সে নিজে সব কিছু জানে, কিন্তু তাহার আর অন্ত জ্ঞাতা কেহ নাই। কর্তা ও স্থুখ-ফুথের ভোক্তা যে কাঁচা আমি বা অহস্কার তাহা যে প্রকৃত আমি নয়, কাঁচা আমির নিয়ত পরিবর্তনশীলতাও সে বিষয়ে অন্ত প্রমাণ। শৈশব হইতে বার্দ্ধক্য পর্যান্ত শরীর ও মনের নানাবিধ পরিবর্তন সত্ত্বেও আমি যে সেই একই আমি, ইহা সকলেরই অনুভব এবং ইহাই আমির অর্থ বা লক্ষণ। শৈশবে যে আমি, যৌবনেও সেই আমি, বাৰ্দ্ধক্যেও সেই আমি। স্থথে যে আমি, তুঃখেও সেই আমি। প্রকৃত আমির কোনও পরিবর্তন নাই; সে সব সময়ই এক। একথা অহঙ্কারের সপ্বন্ধে প্রযোজ্য নয়, কারণ সে প্রতি মুহুর্তে পরিবর্তনশীল। জাগ্রতে এই অহঙ্কার বা কাঁচা আমিটা হয়তো দরিদ্র, ফুঃখী, তুশ্চিন্তাগ্রস্ত ; স্বপ্নে সে হয়তো ধনী, সুখী ও আরামে শয়ান এবং সুষুপ্তিতে—অর্থাৎ স্বপ্নবিহীন স্থনিদ্রায় সে একেবারেই নাই। প্রকৃত আমি বলিতে অবশ্যই এরূপ কিছু বুঝি না। যে সকল বিষয়ের, সকল ব্যাপারের—এমনকি এই কাঁচা আমির বা অহস্কারের যাবতীয় পরিবর্তনের—অধিককি, জাগ্রতে ও স্বপ্নে তাহার অস্তিত্বের

এবং সুষ্প্তিতে তাহার অভাবেরও দাক্ষী বা জ্ঞাতা, দেই নিত্য, অপরিবর্তনশীল, উদয়-অস্ত-বিহীন, সুখ-ছুঃখের অতীত, আমিটাই প্রকৃত আমি।

(iii) প্রকৃত আমির বা আত্মার আকার, সীমা, গুণ, ক্রিয়া, বিকার ইত্যাদি বিষয়-ধর্ম কিছুই নাই; স্বতরাং তিনি অন্থ বিষয়ের ত্যায় ইন্দ্রিয়াদি দারা বা মন দারা বিষয়রূপে জ্ঞেয় নন। তাই বলিয়া তিনি যে শৃত্য অর্থাৎ তাঁহার যে অস্তিত্বই নাই তাহা নয়। বিষয়সকল ইন্দ্রিয় বা মনদারা গ্রাহ্য বলিয়া অজ্ঞ সাধারণের মনে একটি ভুল ধারণা বদ্ধমূল হইয়াছে যে কোনও কিছু থাকিতে হইলে তাহা চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য হইবে বা মনোগ্রাহ্য হইবে। কিন্তু এ ধারণা যে ঠিক নহে তাহা অতি সাধারণ বিচার দারাই বুঝা যায়। অন্তিত্ব ইন্দ্রিয়গ্রাহ্যতার উপর নির্ভর করে না। এক খণ্ড কার্ছের দৈৰ্ঘ্য, প্ৰস্থ, উচ্চতা, কাঠিন্স, বৰ্ণ, গন্ধ ইত্যাদি আছে বলিয়া তাহা যতটা ইন্দ্রিয়গ্রাহা, এক বোতল রংহীন, নির্মল, সচ্ছ জল ততটা নয়। এমনকি বোতলটি যদি জলে আগাগোড়া পরিপূর্ণ থাকে তবে জল মোটেই নাই বলিয়াই মনে হইতে পারে। বায়ুর ইন্দ্রিয়-গ্রাহাতা আরও কম, কিন্তু অস্তিত্ব কিছু কম নহে। অন্ধকার রাত্রে অমুসন্ধানী বাতি (Head-light) জালাইয়া মোটরে চলিবার কালে গাড়ীতে বসিয়া ঐ সন্ধানী বাতি সোজাস্থজি দেখা যায় না। এমনকি সম্মুখে কিছু না থাকিলে ঐ বাতি জ্বলিতেছে কি না তাহাই বুঝা যায় না। তাই বলিয়া যে তাহার অন্তিম্ব নাই তাহা নয়; সম্মুখে কিছু আসিলেই ঐ বাতির রশ্মি তাহার উপর পড়ে এবং ঐ বাতির অস্তিত্ব বুঝা যায়। হাতের টর্চ্লাইট্ সম্বন্ধেও একথা বলা যায়। নিজের চক্ষুও দেখা যায় না—তাই বলিয়া যে উহা নাই তাহা নয়। যাহা দ্বারা অপর সকল কিছু দেখা যায় বা জানা যায় সে অবশ্যই আছে। এইরূপে যাঁহাদারা সকল বিষয়ের অক্তিত্ব বা অনস্তিত্ব জানা যায় দেই শুদ্ধ চৈতন্ত্রস্বরূপ আত্মা অবশ্যই

আছেন। সর্বদা বিল্লমান এই আত্মার অভাব কখনও হইতে পারে না। ইহার অভাব বা অনস্তিত্বের জ্ঞাতা যদি কেহ না থাকে— তবে ঐ অনস্তিত্বের প্রমাণ নাই : স্বতরাং তাহার প্রশ্নই উঠে না। আর যদি ঐ অভাবের বা অনস্তিত্বের জ্ঞাতা বা সাক্ষী কেহ থাকেন তবে সেই সাক্ষী বা জ্ঞাতাই তো প্রকৃত জ্ঞাতা, আমি বা আত্মা! যাহার অভাব জ্ঞাত হইল, জ্ঞেয় বলিয়া দে অবশাই অন্য কিছু—যথা, অহঙ্কার—কিন্তু দে প্রকৃত আমি বা আত্মা নয়। আত্মা যে বিষয়ের অন্তিত্বেরই শুধু জ্ঞাতা তাহা নয়—তিনি কোনও বিষয়ের অনস্তিত্বেও জ্ঞাতা। আত্মা ভিন্ন অপর কোনও জ্ঞাতা নাই। আত্মাই সকল বিষয় ও ব্যাপারের একমাত্র জ্ঞাতা বা সাক্ষী ৷ আত্মাকে যদি শৃন্য বলিয়া বলিতে বা ভাবিতে হয়—তবে ঐ শৃন্যুছের জ্ঞাতা বা সাক্ষী হিসাবেও ঐ আত্মাই থাকিয়া গেলেন। তাই বিষয় রূপে জ্ঞেয় না হইলেও আত্মার অভাব কখনও হয় না। আত্মা অবিনাশী। বস্তুতঃ আত্মাই একমাত্র বস্তু যাহা সত্য সত্যই সর্বদা বিভামান। বরঞ, অন্তান্ত বস্তুসকল, যাহারা ইন্দ্রিয় বা মনের দারা গ্রাহ্য বলিয়া জ্ঞেয়রূপে প্রতিভাত হয় এবং সেজন্য যাহাদিগকে সত্য বা আছে বলিয়া আপাতদৃষ্টিতে মনে হয়—তাহাদেরই কোনও প্রকৃত অস্তিত্ব নাই। তাহারা আত্মার কল্পনাবিলাস মাত্র। ইহা একটু পরেই দেখান হইতেছে।

৩। (ক) এখন যে একটি সংশয় মনে উঠিতে পারে তাহা এই:—জানাও যখন একটি ক্রিয়া তখন জ্ঞাতা আত্মাও তো ক্রিয়া-শীল, অর্থাৎ বিকারী হইবেন। ইহার উত্তর এই যে, না, এ আশঙ্কা অমূলক। যে দক্রিয়ভাবে জানে দে প্রকৃত আমি বা আত্মা নয়—দে তো কাঁচা আমি বা অহঙ্কার। সে তো বিকারী বটেই। প্রকৃত যে আমি বা আত্মা দে এই ক্রিয়াশীল কাঁচা আমি বা অহঙ্কারের এবং তাহার ঐ জানা ব্যাপারেও জ্ঞাতা বা সাক্ষী। সাক্ষী যেন বিষয়-সকলের ঠিক কেন্দ্রবিন্দুস্থলে থাকিয়া সব দিকের সব কিছু দেখেন,

জানেন; কিন্তু তাহার কেন্দ্রে আর কেহ থাকিতে পারে না, যে ভিতর হইতে তাহাকে দেখিবে বা জানিবে। অথবা তিনি যেন সকলের পিছনে থাকিয়া সম্মুখন্ত সব কিছু দেখেন, কিন্তু তাঁহার পিছনে আর কেহ নাই যে তাঁহাকে দেখিবে। সাক্ষীর আর অন্ত দ্রষ্টা বা সাক্ষী নাই; তিনিই শেষ সাক্ষী। তাঁহার কোনও বিকার নাই—কেননা সে বিকারের জ্ঞাতা বা সাক্ষী কেহ নাই। প্রকৃত আমি জানিয়াও নিজ্ঞিয় থাকেন, নির্বিকার থাকেন; জানিয়াও যেন জানেন না। এই ভাবটা বুঝাইবার জন্মই তাঁহাকে দ্রন্থী বা সাক্ষী শব্দ দারা অভিহিত করা হয়। দ্রণ্টা বা সাক্ষীর এই নির্বিকার ভাবটি বুঝাইবার জন্ম একটি দৃষ্টান্ত লওয়া যাইতে পারে। মনে করুন একটি ফুটবল্ ম্যাচ্। সেখানে খেলোয়াড়রাও খেলাটি দেখে, অন্ত দর্শকরাও তাহা তাহা দেখে—কিন্তু খেলোয়াড়গণ খেলার ফলাফলে যেরূপ জড়াইয়া পড়ে, অন্ত দর্শকেরা সেরূপ পড়ে না। দর্শকদিগের মধ্যেও আবার যাহারা কোনও পক্ষের সমর্থক তাহারাও খেলার ফলাফলে জডাইয়া পডিয়া তাহাতে সুখ বা চুঃখ ভোগ করে—উত্তেজিত বা বিমর্ষিত হয়। কিন্তু মাঠে যদি এমন কোনও দর্শক থাকেন যিনি কোনও পক্ষেরই সমর্থক নন, যিনি খেলাটিকে, তুপক্ষের খেলোয়াড়দিগকে এবং তাহাদের সমর্থক দর্শকগণের সমস্ত কাণ্ডকারখানা, ভাব, ভঙ্গী ইত্যাদি নির্বিকারভাবে দেখিতে পারেন. তিনিই প্রকৃত দ্রষ্টার বা সাক্ষীর উপমাস্থল। তিনি দেখেন, কিন্তু অক্তদের মত নয়। অক্তদের মত তিনি উত্তেজিত বা বিষাদগ্রস্ত হন না। খেলা না দেখিলেও তিনি যেমন শান্ত-দেখিয়াও সেইরূপ শান্ত, নির্বিকার থাকেন। অর্থাৎ, যেন দেখেন অথচ দেখেন না— অনেকটা এই ভাব। খেলোয়াড়গণ ও তাহাদিগের সমর্থকগণের সহিত এই নিরপেক্ষ, নিষ্পৃহ দর্শকের যে প্রভেদ, অহঙ্কার বা কাঁচা আমির সহিত প্রকৃত আমি বা সাক্ষীর বা আত্মারও সেই প্রভেদ।

(খ) অবশ্য এ কথা প্রাথমিকভাবে স্বীকার্য যে নিষ্পৃহ হইলেও,

জানা ক্রিয়া দারাই জ্ঞাতার কিছু না কিছু কর্তৃত্ব বা বিকারিত্ব আসিয়া পড়ে। কিন্তু নিষ্পৃহতার বা উদাসীনতার বৃদ্ধির সহিত উহা কমিতে বাধ্য এবং অনাসক্তির বা উদাসীনতার চরম সীমায় ঐ বিকারও শৃন্যে পর্যবসিত হয়। তখন অবশ্য জ্ঞাতার জ্ঞাতৃত্বও থাকে না: তিনি তখন শুদ্ধ চৈতন্তে পর্যবসিত হন। কিন্তু এইটাই জ্ঞাতা, দ্রপ্তা বা সাক্ষীর প্রকৃত অর্থ বা লক্ষ্যার্থ। দৃষ্টান্তঃ—ঘূর্নায়মান চক্রের সকল অংশই সবল, কিন্তু যুত্তই কেন্দ্রের দিকে অগ্রসর হওয়া যায় ততই গতিবেগ কমিতে থাকে এবং ঠিক ঠিক কেন্দ্রবিন্দুতে পৌছুলে, সেখানে আর কোনও গতিবেগই নাই। কেন্দ্রবিন্দুটি সচল চক্রে অবস্থিত হইয়াও সম্পূর্ণ নিশ্চল। অথবা, যেমন পুরোহিত মহাশয় গঙ্গাস্নান করেন, পূজা করেন, আরতি করেন, শাস্ত্রপাঠ করেন, ভজন করেন, ইত্যাদি। এ সকলের দ্বারাই তাঁহাকে প্রথম চেনা যায়। কিন্তু চিনিবার পর, তিনি যখন এ সকলের কিছুই না করিয়া শাস্তভাবে চুপচাপ বসিয়া থাকেন, তখনও যেমন তাহাকে পুরোহিত মহাশয়ই বলিতে হয় এবং সেইটাই যেমন তাহার স্বকীয় রূপ— অনেকটা সেই রকম। কিন্তু শুধু দৃষ্টাস্তের দ্বারা কোনও কিছুর স্বরূপ সম্পূর্ণভাবে বুঝান যায় না। গোলাপফুল যে না দেখিয়াছে, শত বর্ণনা বা তুলনা দ্বারাও তাহাকে গোলাপ ফুলের স্বরূপ ঠিক ঠিক বুঝান যায় না। কোনও জিনিষ ঠিক ঠিক জানিতে হইলে তাহাকে প্রত্যক্ষ বা অপরোক্ষ করিতে হয়। একথা সাধারণ স্থূল বিষয়ের ক্ষেত্রেই যখন প্রযোজ্য, তখন আত্মার বেলায় তো কথাই নাই কারণ আত্মা কোনও বিষয় নয়; আত্মা অবিষয়; তাহার কোনও তুলনাও নাই। যুক্তি বা বিচার দারা কোনও কিছুর সঠিক ও সম্পূর্ণ জ্ঞান হয় না। যুক্তি ও বিচার শেষ পর্য্যন্ত প্রত্যক্ষীভূত কোনও সত্যে, উপনীত করাইয়া জ্ঞান উৎপন্ন করে মাত্র। গণিতের জটিল প্রক্রিয়াসকলও শেষ পর্যন্ত অতি সরল প্রত্যক্ষীভূত কোনও সত্যের (স্বতঃসিদ্ধ বা axom এর) আশ্রয় গ্রহণ করে। আত্মাকেও

শুধু যুক্তি বা বিচারের দারা জানা যায় না। তবে শাস্ত্রসমত যুক্তি বা বিচার আত্মাকে প্রত্যক্ষীকরণের ব্যাপারে সহায়ক হয়। বিচারের সাহায্যে জানা যায় যে আত্মাই প্রকৃত জ্ঞাতা এবং সেই কারণে জ্ঞেয় নন। আত্মার স্বরূপ উপলব্ধি করিবার কালে এই সিদ্ধান্তটি মনে রাখিয়া নামরূপ বিশিষ্ট যাহা কিছু মনে উদয় হইবে তাহাকে জ্ঞেয় বুঝিয়া—অর্থাৎ উহা জ্ঞাতা আত্মা নয় ইহা জানিয়া—ত্যাগ করিতে হইবে। এইরূপে, সম্পূর্ণ সচেতন থাকিয়া মন হইতে সকল প্রকার নামরূপযুক্ত বিষয়—যথা বাহাজগৎ, দেহ, প্রাণ, মন, বুদ্ধি, অহঙ্কার প্রভৃতি বর্জিত হইলে যে নামরূপবিহীন শুদ্ধ চৈতন্ত মাত্র অবশিষ্ট থাকে, তাহাই আত্মা। এইরূপে আত্মাকে প্রত্যক্ষ করিয়া জানা যায়। এ বিষয়ে পরে আরও বলা হইবে।

৪। এবারে আমরা প্রকৃত আমিকে বা আত্মাকে অক্স একটি দৃষ্টিকোণ হইতে অবলোকন করিবার চেষ্টা করিব। আমাদের নিকট নানা প্রকার বিষয় প্রিয় বলিয়া বোধহয়—কিন্ত একটু অনুধাবন করিলেই দেখা যায় যে. কোনও বিষয়ই তাহার নিজের খাতিরেই আমাদের প্রিয় হয় না। অর্থাৎ তাহার প্রিয়ত্ব তাহার নিজস্ব নয়। যে বস্তু দারা আমার যতথানি প্রয়োজন সিদ্ধ হয় সে বস্তু ততটুকু প্রিয় হয়। যে আহার্য ক্ষুধার্ত অবস্থায় আমার প্রিয় মনে হইয়াছিল— ক্ষুধা নিবৃত্তির পর আর তাহা তত প্রিয় মনে হয় না। এমনকি, উদরপূর্তির পর আর এক প্রস্থ খাগ্ত যদি আমাকে খাইতে বাধ্য করা হয় তবে তাহা আমার নিকট অত্যন্ত অপ্রিয়রূপেই প্রতিভাত হইবে। ক্ষুধার সময় যে খাছ আমার অতি প্রিয় ছিল, ঠিক সেই একই খাত যখন কুধা নিবৃত্তির পর অপ্রিয় মনে হয়, তখন খাতের যে প্রিয়ত্ব তাহা নিশ্চয়ই তাহার নিজস্ব নয় বুঝিতে হইবে কারণ তাহা যদি হইত তবে একই খাগু সর্বদা একই রকম প্রিয় বোধ হইত। অক্সান্ত প্রিয় বস্তুর সম্বন্ধেও যে একথা প্রযোজ্য তাহাও বুঝা যায়। অর্থাৎ প্রিয়ত্ব কোনও বিষয়েতে নিহিত নাই; যে বস্তু যখন ও যতটা আমার প্রয়োজন সিদ্ধির সহায়ক হয় তথন তাহা ততটা আমার প্রিয় মনে হয়। যে ব্যক্তি আমার নিকট প্রিয় সে আমার শত্রুর নিকট অপ্রিয়। আবার সেই একই ব্যক্তি যদি আমার শক্রর পক্ষ অবলম্বন করে, তবে তাহার নিকট প্রিয় হইবে এবং আমার অপ্রিয় হইবে। স্বামীর নিকট যে স্ত্রী প্রিয় মনে হয় তাহা স্বামীর নিজেরই প্রয়োজনে এবং স্ত্রীর নিকট যে স্বামী প্রিয় মনে হয় তাহাও স্ত্রীর নিজেরই প্রয়োজনে। অর্থাং আমার মুখ্য বা প্রকৃত প্রিয় আমি নিজে। এই জন্মই যে বিষয়টি আমার যত নিকট, সে তত প্রিয় মনে হয়। অন্যান্য গ্রহ, নক্ষত্র অপেক্ষা এই পৃথিবী আমার নিকট অধিক প্রিয়; পৃথিবীর মধ্যেও, অক্তান্ত দেশ অপেক্ষা আমার দেশ অধিক প্রিয়: আমার দেশের মধ্যে আমার সমাজ এবং তাহার মধ্যে আমার পরিবারবর্গ অধিক প্রিয়: পরিবারবর্গের মধ্যেও আমি নিজে প্রিয়তম। নিজের মধ্যেও দেহ অপেক্ষা প্রাণ আমার অর্থাৎ আত্মার নিকটতর বলিয়া প্রিয়তর: এক বা একাধিক অঙ্গ বিসর্জন দিয়াও যদি প্রাণ রক্ষা হয় তবে লোকে তাহাই চায়। প্রাণ অপেক্ষা মন আমার অর্থাৎ আত্মার আরও সন্নিকট তাই অধিক প্রিয়; মনস্তুষ্টির জন্ম অনেকে প্রাণও বিদর্জন দিতে ইচ্ছুক হন। মন অপেক্ষাও কিন্তু আত্মা আরও অধিক প্রিয়—তাই যোগীরা মনোনিগ্রহ করিয়া আত্মানন্দে বিভোর হইয়া থাকেন। উপযুক্ত অভ্যাস দ্বারা পাঠক নিজেও ইহা প্রত্যক্ষ করিতে পারেন। আত্মার অপেক্ষা অধিক প্রিয় আর কিছুই নাই: আত্মাই প্রিয়তম। প্রকৃতপক্ষে আত্মাই একমাত্র প্রিয় বস্তু; অন্য বস্তু তাঁহারই সান্নিধ্যে ও প্রতিফলনে সময় ও অবস্থা-বিশেষে প্রিয় মনে হয় মাত। যথা, পুত্রের কোনও বন্ধু যদি পুত্রের উপকার করে তবে দেও আমার প্রিয় হয়, কিন্তু মুখ্য বা প্রকৃত প্রিয় আমার পুত্রই। কথাটা সংক্ষেপে এই যে, যে বস্তু "আমির" যত নিকটে, যাহাতে যতথানি "আমিত্বে"র সানিধ্য বা প্রতিফলন, সে তত প্রিয়। "আমিত্বে"র মানদণ্ড দিয়াই প্রিয়ত্ব নির্দ্ধারিত হয়। প্রিয় বলিয়া

আলাদা কিছু নাই; "আমি"টাই একমাত্র প্রিয় বস্তু এবং আমি বলিতে আত্মাকেই বুঝায়। সমাধি বা সুষ্প্তিকালে বাহাজগৎ, দেহ, প্রাণ, মন, বুদ্ধি, অহংকার এ সব কিছুরই অভাব হয়; কিন্তু সেজগু আমাদের বিন্দুমাত্র হুঃখ হয় না। তাহারা যদি প্রিয় হইত, তবে তাহাদের অভাবে অবশ্যুই হুঃখ হইত। তাহা যখন হয় না তখন এ সকলে প্রিয়ন্থ নাই; আত্মাই একমাত্র প্রিয় বস্তু।

৫। (ক) প্রিয় শব্দের অর্থ যাহা আমার ভাল লাগে; অর্থাৎ, যাহা হইতে আমি আনন্দ পাই; অর্থাৎ, যাহা আমাকে আনন্দ দান করে। আত্মাই যখন মুখ্য বা মূল প্রিয় বস্তু, তথন বুঝিতে হইবে যে আত্মাই আনন্দের মুখ্য দাতা—আনন্দের মূল উৎস। স্থতরাং আত্মাতে অবশ্যই আনন্দ আছে। আত্মা কিন্তু সম্পূর্ণ সমরস; তাঁহাতে কোনও অংশ বা দেশ-বিশেষ নাই। স্থতরাং আনন্দ আত্মার কোনও অংশে বা দেশবিশেষে নাই—অর্থাৎ আত্মা সম্পূর্ণভাবে আনন্দময়— আনন্দস্বরূপ। এবং আত্মা ভিন্ন আ্নুন্দের অপর কোনও উৎস নাই।

(খ) ইহাও স্থবিদিত যে, নিজের মৃত্যু বা ধ্বংস কেইই চাহে
না। এমনকি, যে ব্যক্তি আত্মহত্যা করে, সেও প্রকৃতপক্ষে নিজের
ধ্বংস চায় না; বর্তমান ছঃখময় পরিস্থিতির অবসানই তাহার কাম্য।
আমি যেন চিরস্থায়ী হই, অমর হই—এটা সকলেরই কাম্য। আত্মা
যদি আনন্দময় না হইত তবে তাহার স্থায়িত্ব কেহ যাচ্ঞা করিত
না। আনন্দ ভিন্ন আর কিছুই লোকের কাম্য নয়। ইহা দারাও
আত্মার আনন্দস্বরূপতা প্রতিপন্ন হয়।

৬। উপরোক্ত বিচারে আত্মার আনন্দ-স্বরূপতা বিষয়ে যুক্তি দারা (theoretically) যাহা প্রতিপন্ন করা হইল—তাহা পরীক্ষার দারা (practical test দারা) প্রত্যক্ষভাবেও নিষ্পন্ন হয়। কিন্তু কোনও বস্তুর স্বরূপ পরীক্ষার দারা (practical test দারা) নির্ণয় করিতে হইলে—তাহার সহিত মিশ্রিত অন্য বস্তু হইতে পৃথক করিয়া তবে তাহাকে পরীক্ষা করিতে হয়—ইহাই সরল বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি।

চিনির সহিত যদি বালুকা মিশ্রিত থাকে তবে চিনির স্বরূপ পরীক্ষা করিবার পূর্বে তাহাকে বালুকামুক্ত করিতে হয়। এই নিয়ম অনুসারে, আত্মার স্বরূপ যথাযথরপে পরীক্ষা করিতে হইলে, তাঁহার সহিত মিশ্রিত অনাত্মবস্তুসকল হইতে তাঁহাকে পৃথক করা আবশ্যক। জাগরণে বা স্বপ্নে, আত্মা, অর্থাৎ বিজ্ঞাতা নানা প্রকার জ্ঞেয় বিষয়— অর্থাৎ অনাত্মবস্তুর সহিত মিশ্রিত বা জড়িত থাকেন। তাই তখন তাঁহার স্বরূপ কি তাহা সঠিক বুঝা হুদ্বর হয়। কিন্তু সমাধি বা স্ব্যুপ্তিকালে জ্ঞেয় অর্থাৎ অনাত্ম বিষয় কিছু থাকে না—তখন আত্মা একাই থাকেন। স্তরাং আত্মার স্বরূপ কি—তাঁহা আনন্দস্বরূপ কিনা—তাহা পরীক্ষার দ্বারা জানিতে হইলে, সমাধিকালে বা স্ব্যুপ্তিকালেই তাহা কর্তব্য। সমাধিকালের অবস্থা অনেকেরই অজ্ঞাত—কিন্তু স্ব্পিতিকালের অবস্থা অনুধাবন করা সাধারণ ব্যক্তির পক্ষেও সম্বর্ব।

৭। (ক) সুষ্প্তিকালে আত্মাকে পরীক্ষা করিবার ব্যাপারে একটি প্রশ্ন মনে উঠিতে পারে যে তখন আত্মা থাকেন তো ? অস্থান্থ বিষয়ের অভাবের সহিত তখন আত্মারও অভাব হয় না তো ? ইহার উত্তর এই যে, না, তখনও জ্ঞানস্বরূপ, সাক্ষীস্বরূপ আত্মা বিছমান্ থাকেন। তাহা না হইলে, আমি যে সুষ্পু ছিলাম, তখন কিছুই জানিতে পারি নাই—এবং তখন যে বেশ আনন্দে ছিলাম—জাগিয়া উঠিয়া এ সকল ব্যাপারের স্মৃতি হইত না। যে হেতু সুষ্প্তিকালে আমি ভোগ্য বিষয়ের অভাব এবং আনন্দের প্রাচুর্য জানিয়াছিলাম—সেই হেতু তখন আমি অবশ্যই ছিলাম। তখন যে কিছু জানা যায় নাই, জ্ঞেয়বিষয়ের অভাবই তাহার কারণ; জ্ঞাতার অভাব তখনও ছিল না। গভীর মেঘাচ্ছন্ন অমাবস্থার অন্ধকারে বিশেষ সজাগ দৃষ্টি নিক্ষেপ করিয়াও যে কিছু দেখা যায় না, দৃশ্যের অভাবই তাহার কারণ—দৃষ্টার অভাব নয়। আলোকদর্শনকারী যেরূপ দুষ্টা, অন্ধকারদর্শনকারীও সেইরূপ দুষ্টাই। টেবিলের উপর বইখানি

থাকিলে তাহার দর্শনকারী যেমন দ্রষ্টা, বইখানি যথন থাকে না, তথন উহার অভাব যে দেখে বা জানে সেও তেমনি দ্রষ্টা বা জ্ঞাতাই। সেইরূপ সুষ্প্তিতেও দ্রষ্টা আত্মা থাকেন এবং বিষয়ের অভাব দর্শন করেন। তথন যে বিষয় ছিল না—তাহার সাক্ষী তো তিনিই।

- (খ) সুষ্প্তির প্রদঙ্গে আরও যে একটি কথার সমর্থন পাওয়া যায় তাহা এই যে দেহ, প্রাণ, মন, বৃদ্ধি বা অহঙ্কার—এরা কেইই প্রকৃত আমি নয়। যে প্রকৃত আমি, সে কখনও আমাকে ছাড়য়া যাইতে পারে না। সুষ্প্তিকালে, দেহ, প্রাণ, মন, বৃদ্ধি বা অহঙ্কার—এরা কেইই আমাতে থাকে না। বাহ্যজ্ঞগৎ ও অস্থান্থ ব্যক্তির সহিত এরাও সব আত্মাকে ছাড়য়া চলিয়া যায়। তাই এরা সব আগন্তক; এরা কেউ আমি নয়। জামা, কাপড়ের স্থায় এরা কখনও (অর্থাৎ জাপ্রতে বা স্বপ্নে) আমাতে থাকে আবার কখনও (অর্থাৎ সুষ্প্তিতে বা সমাধিতে) আমাতে থাকে না। যাহা সর্বদা ও স্ব্বিস্থায় আমাতে থাকে না তাহা কখনই প্রকৃত আমি হইতে পারে না।
- (গ) সুষ্প্তিকালেও কিন্তু আত্মা সম্পূর্ণ নিরাবরণ হন না, কারণ তখনও তাঁহাতে অজ্ঞানরূপ উপাধি বা আবরণ থাকে। তখন জাগ্রংকালের বা স্বপাবস্থার তুল্য দৃশ্যাদির অনুভব কিছু না থাকিলেও "আমি কিছু জানিতেছি না"—এইরূপ অজ্ঞানের অনুভব থাকে। কিন্তু আত্মার আরও একটি অবস্থা আছে—যাহাকে তুরীয় বলা হয়। সেখানে অজ্ঞানরূপ আবরণও থাকে না। তখন আত্মার শুদ্ধ চৈতক্য ও আননন্দস্বরূপতারই মাত্র অনুভব হয়। যোগীরা বা জ্ঞানীরা সমাধিকালে এই অবস্থায় থাকেন। সাধারণ পাঠক ইহা আপাততঃ অনুমান করিয়া লইবেন; পরে, জ্ঞানোদয়ে ইহার সত্যতা প্রত্যক্ষ করিতে পারিবেন।
- ৮। যাহা হউক, আমরা এখন আমাদের পূর্বপ্রসঙ্গে, অর্থাৎ
  স্থয়পুপ্তিকালে আত্মার স্বরূপ কি এই বিষয়ে ফিরিয়া যাই। তখন
  একা থাকিয়াও আনন্দেই ছিলেন—ভোগ্য বিষয়ের অভাবে তাঁহার

আনন্দের অভাব হয় নাই, ইহা সুষুপ্ত পুরুষ জাগিয়া উঠিয়া সুষুপ্তি-কালের স্মৃতি হইতে জানিতে পারেন। আরও দেখা যায় যে কোনও সুষুপ্ত পুরুষকে জাগাইতে গেলে তিনি থুশী না হইয়া বিরক্ত হন। তখন বিষয়ভোগরহিত হইয়াও তিনি যদি আনন্দে না থাকিতেন তথন ঐ অবস্থা হইতে অবস্থান্তরে লইবার চেষ্টায় তিনি বিরক্ত হইতেন না। আবার ইহাও সকলেই জানেন যে স্থনিদ্রা উপভোগের জন্ম লোকে কত যত্নই না করে—কোমল শয্যা রচনা, কোলাহল-বিহীন-এমনকি সঙ্গীতও শুনা না যায় এমন স্থান নির্বাচন, ইত্যাদি। সুষুপ্তি আনন্দের অবস্থা না হইলে লোকে তাহার জন্ম এত সব করিত না। সুষ্প্রিকালে আত্মাকে পরীক্ষা করিয়া তাহা যে আনন্দময় ইহাই প্রতিপন্ন হইল। বস্তুতঃ, নামরূপাত্মক কোনও বিষয়ের চিন্তা না করিয়া শুদ্ধ চৈতন্তব্যরূপ আত্মাতে সমাহিত হইলে, অর্থাৎ তাঁহাতেই একাগ্রচিত্ত হইলে তাঁহার আনন্দস্তরপতা প্রত্যক্ষীভূত হয়—ইহার জন্ম আর কোনও বিচারের প্রয়োজন হয় না। বস্তুতঃ অজ্ঞানাবরণ না থাকায় সমাধিকালেই আত্মার আনন্দস্বরপতার সম্যক্ উপলব্ধি হয়।

৯। ইহা হইতে বুঝা গেল যে আত্মা নিজেই আনন্দময়;
আনন্দ বাহির হইতে, অন্থ বিষয় হইতে আসে না; আনন্দ আত্মার
স্বরূপই। যেহেতু আমি কখনও আমি-বিহীন অর্থাৎ আত্মা-বিহীন
হইতে পারি না, সেই হেতু আমি কখনও আনন্দবিহীনও হইতে
পারি না। আনন্দের অভাব প্রকৃতপক্ষে কখনও হয় না। জাগ্রতে
বা স্বপ্নকালে মন অন্থ নানা বিষয়ে লিপ্ত থাকাতে আত্মার আনন্দ
বিভ্যমান থাকিলেও ভাহা অন্থান্থ অনুভৃতিতে চাপা পড়ে—তাই
এই ব্যাপারটা আমাদের লক্ষ্যে আসে না। বিখ্যাত পঞ্চদী
নামক গ্রন্থে এ বিষয়ের একটি স্থন্দর দৃষ্টান্ত দেওয়া হইয়াছে।
অনেকগুলি বালক যখন একই সঙ্গে উচ্চৈঃস্বরে অধ্যয়নরত—
ভখন বালকবিশেষের পিতা তাহার নিজ পুত্রের কণ্ঠস্বর প্রবণ-

জনিত আনন্দ অনুভব করিতে পারেন না। অন্য বালকেরা যদি স্তব্ধ হয়, তবেই তিনি তাহা করিতে সক্ষম হন। যোগীরা তাই যোগসহায়ে অন্যান্য বিষয়ের অনুভব স্তব্ধ করিয়া সমাধিতে আত্মানন্দ অনুভব করেন। জ্ঞানীরা বিচার-সহায়ে তথাকথিত অনাত্মবস্তুসকলও যে প্রকৃতপক্ষে আত্মাই—এইরপ সিদ্ধান্তে দৃঢ়প্রতিষ্ঠ হন এবং অতঃপর সর্বদা, স্বাবস্থায়, স্বত্র শুদ্ধ আত্মানকই দর্শন করিয়া নিরবচ্ছিন্ন আত্মানন্দে অবস্থান করেন। এ বিষয়ে পরে বিশ্বদভাবে আলোচনা করা হইতেছে।

১০। এখানে একটি প্রশ্ন উঠিতে পারে যে আত্মাই যদি একমাত্র প্রেমাস্পদ বস্তু, অর্থাৎ আনন্দের একমাত্র উৎস, তবে অক্য বিষয়ের ভোগ হইতে যে সুখলাভ হইতে দেখা যায়, তাহা কিরূপে সম্ভব হয়? ইহার উত্তর এই যে, বিষয় হইতেই যে সুখ বা আনন্দ আসে প্রকৃত ব্যাপারটি সেরূপ নয়। আমাদের মনে অসংখ্য বিষয়-বাসনা প্রকাশ্য বা প্রচ্ছন্নভাবে অবস্থান করে। ঐ সকল বাসনা দ্বারা বিক্ষিপ্ত হইয়া লোকে সর্বদাই ত্বংখ বা আনন্দের অভাব বোধ করে—কারণ ঐ বিক্ষিপ্ত মনে আত্মানন্দের প্রতিফলন ভাল হয় না। ঈপ্সিত বস্তুর প্রাপ্তিতে মনের ঐ বাসনাজনিত বিক্ষেপ সাময়িকভাবে শান্ত হয়; তখন ডাহাতে আত্মানন্দের অধিক প্রতিফলন হয় ও লোক আনন্দ পায়। আনন্দ তখনও অন্তর—অর্থাৎ আত্মা হইতেই আসে—বাহির হইতে বা বিষয় হইতে নয়।

১১। পূর্বোক্ত আলোচনায় জানা গেল যে প্রকৃত আমি বা আত্মা বলিয়া একটি বস্তু সর্বদাই বিভ্যমান্ আছেন। তিনিই সকল বিষয়ের জ্ঞাতা; স্থৃতরাং তিনি চেতন, অর্থাৎ তাঁহাতে চৈতন্ত আছে। আবার, যেহেতু তিনি জ্ঞাতা সেই হেতু তিনি জ্ঞেয় নন; স্থৃতরাং তিনি সম্পূর্ণ নাম-রূপ-বিহীন। অর্থাৎ তিনি অসীম, অনন্ত, নিরাকার নিবিকার, নিগুণ, নিজ্ঞিয়, নিবিশেষ, শুদ্ধ চৈতন্ত্যস্বরূপ। আর আমরা দেথিয়াছি যে তিনি আনন্দস্বরূপও বটেন। আমরা প্রথমেই দেখিয়াছি যে বিশ্বব্রহ্মাণ্ডের যাবতীয় বস্তকে জ্ঞাতা ও জ্ঞেয়, অর্থাৎ আত্মা ও অনাত্মা এই ছই ভাগে ভাগ করা যায় এবং এই ছইটির সম্বন্ধে সম্পূর্ণ জ্ঞান হইলেই সব কিছু জ্ঞানা হয়। এ ছইটির মধ্যে প্রথমটির, অর্থাৎ জ্ঞাতার বা আত্মার সম্বন্ধে প্রায় সব কিছুই জ্ঞানা হইল। প্রায়, এই কথা বলিবার উদ্দেশ্য এই যে জ্ঞাতা বা আত্মার সহিত জ্ঞেয় বা অনাত্মবস্তর সম্বন্ধ কি, আত্মার সম্বন্ধে এই বিচারটুকু এখনও বাকী। তাহার পূর্বে আমাদের দ্বিতীয় বস্তটির, অর্থাৎ জ্ঞেয় বা অনাত্মবস্তুর স্বন্ধপ কি তাহা জ্ঞানা আবশ্যক। স্কুতরাং এখন আমরা জ্ঞেয় বা অনাত্মবস্তুর স্বন্ধপ কি তাহাই বৃঝিবার চেষ্টা করিব।

#### দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ

১২। জ্ঞের বস্তুকে দৃশ্যও বলা হয়। বলা বাহুল্য যে এ স্থলে দৃশ্য শব্দটিকে ব্যাপক অর্থে গ্রহণ করিতে হইবে—অর্থাৎ, শুধু চক্ষু দারা গ্রাহ্য বিষয় নয়, যাহা কিছু যে কোনও ইন্দ্রিয় দারা বা ইন্দ্রিয়গণের অধিপতি যে মন—সেই মন দারা গ্রাহ্য, তাহাকেই দৃশ্য বলা হয়।

১৩। (ক) প্রথমে তথাকথিত বাহ্যবিষয়সকল—অর্থাৎ যাহারা আমার স্থুল দেহের বাহিরে অবস্থিত তাহাদিগের কথাই ধরা যাউক। এখানে আদিতেই বলা প্রয়োজন যে "আমি আছি" এটি যেরপ স্বতঃসিদ্ধ সত্য, ইহার যেরপ কোনও কারণাস্তর বাপ্রমাণের অপেক্ষা নাই, বাহ্যবিষয়ের অস্তিম্ব কিন্তু সেরপ স্বতঃসিদ্ধ নয়। সাধারণের মনে একটি বদ্ধ ধারণা এই যে বাহ্যবিষয় সকল অবশ্যই আছে এবং সেইজন্যই তাহাদের জ্ঞান হয়। প্রকৃত ব্যাপারটি কিন্তু সম্পূর্ণ বিপরীত। পাঠক একটু চিন্তা করিলেই বুঝিতে পারিবেন যে কোনও একটি বাহ্য বিষয় যে আছে একথা বলিবার বা মনে করিবার

একটা কারণ থাকে; উহা স্বতঃসিদ্ধ নয়। যদি কাহাকেও জিজ্ঞাসা করা যায় যে বাহ্য জগৎ আছে একথা তুমি মনে কর কেন; তাহার কারণ কি? তবে সে এ প্রশাটীকে অবান্তর বলিবে না। সে বলিবে—কেন, জগৎ দেখা যায়, শোনা যায়, স্পর্শ করা যায় ইত্যাদি—অর্থাৎ জগতের জ্ঞান হয়; তাই বলি জগৎ আছে; শুধু শুধু বা অকারণে নয়। অর্থাৎ বাহ্য জগতের জ্ঞান হয় বলিয়াই আমরা মনে করি যে বাহ্য জগৎ আছে; কোনও বাহ্য বিষয়ের জ্ঞান যদি না হইত তবে বাহ্য জগৎ আছে একথা আমরা বলিতাম না। এখন, বাহ্যবিষয়ক জ্ঞান হয় বলিয়াই বাহ্য জগতের পৃথক্ অস্তিত্ব সত্যসত্যই প্রমাণিত হয় কি না, তাহাই বিচার্য। তজ্জন্য বাহ্য বিষয়ের জ্ঞান বলিতে কি বুঝায় অর্থাৎ ঐ জ্ঞান কি প্রকারে উৎপন্ন হয় তাহা বুঝা আবশ্যক। আপাততঃ, বাহ্যবিষয়সকল আছে ইহা ধরিয়া লইয়াই বিচারে প্রবৃত্ত হওয়া যাউক।

(খ) কোনও বাহ্য বিষয়বিশেষ শুধু "আছে" এই কারণেই যদি তাহার জ্ঞান হইত—তবে নিকটস্থ বা দ্রস্থ, এদেশস্থ বা বিদেশস্থ, এ পৃথিবীর যেখানেই থাকুক বা অন্ত কোনও গ্রহ, নক্ষত্রে অবস্থিত হউক—যেখানে যাহা কিছু আছে; ক্ষুদ্র হউক বা বৃহৎ হউক, স্থুল হউক বা স্থল্ম হউক—বাহ্য সকল বস্তুই যুগপৎ আমার জ্ঞেয় হইত। কিন্তু তাহা তো হয় না; হইতে পারেও না। কিন্তু কেন? ইহার কারণ কি? কারণ এই যে শুধু থাকার দক্ষণ কোনও বাহ্য বিষয়ের জ্ঞান হয় না। যখন উহা আমার চক্ষ্য, কর্ণাদি কোনো বাহ্যেন্দ্রিয়ের সংস্পর্শে আদিয়া উহাতে কোনও প্রকার স্পন্দন সৃষ্টি করে তথনই মাত্র উহার জ্ঞান হয়। কিন্তু এই কালে আমার প্রত্যক্ষ হয় কোন্ জিনিষটি? আমার ইন্দ্রিয়ের স্পন্দন না আমার দেহের বাহিরে অবস্থিত বস্তুটি? একটু চিন্তা করিলেই বুঝা যায় যে যাহা আমি প্রত্যক্ষ করি তাহা ঐ ইন্দ্রিয়স্পন্দন; আমার দেহের বাহিরে অবস্থিত কোন কিছু প্রত্যক্ষ করা আমার পক্ষে সম্ভব নয়। আমি আমার

ইন্দ্রিয়ম্পান্দনকেই মাত্র প্রত্যক্ষভাবে জানিতে পারি এবং উহা দ্বারাই বাহ্য বিষয়ের অন্তিত্ব অনুমান করিয়া থাকি। এই অনুমান কিন্তু যুক্তিযুক্ত নহে; বাস্তবিকপক্ষে প্রত্যক্ষীভূত ইন্দ্রিয়ম্পান্দনকেই আমি বাহ্য বিষয় বলিয়া আখ্যা দেই। আমার বাহিরের কিছু আমার পক্ষে প্রত্যক্ষ করা সম্ভব নয়। কথাটি অতীব সরল—কিন্তু ইহার মর্ম এতই গভীর ও স্থাদূরপ্রসারী যে পাঠকের এ বিষয়ে দূঢ়নিশ্চয় হওয়া একান্ত প্রয়োজন। ইহাই অদ্বৈতবিচারের মূল ভিত্তি। স্থতরাং এ বিষয়ে দৃষ্টান্ত সহকারে আরও কিছু আলোচনা অপ্রাদঙ্গিক হইবে না, যদিও অধিকাংশ পাঠকের পক্ষে তাহা নিপ্রয়োজন মনে হওয়াই সম্ভব।

- ১৪। (ক) (i) সকলেই এই প্রবাদবাক্যটি জানেন যে "A wearer knows best where the shoe pinches." অর্থাৎ, যাঁহার পায়ে জুতা, শুধু তিনিই ঠিক ঠিক জানেন যে জুতার কাঁটা কোথায় ফুটিতেছে। কিন্তু কেন? আমি যদি সেই ব্যক্তি না হই, তবে আমি কেন তাহা জানিতে পারি না? উত্তর ঐ একই—"আমার দেহের বাহিরের কিছু আমার পক্ষে প্রত্যক্ষ করা সম্ভব নয়।" বাহা বিষয় থাকিলেও তাহা আমি জানিতে পারি না—যদি না আমাতে তজ্জনিত ইন্দ্রিয়-স্পান্দন হয়।
- (ii) একটি দীর্ঘ কাষ্ঠখণ্ডের একপ্রাস্ত জ্বলিতে থাকিলেও তাহার অপর প্রান্ত আমি ধরিয়া থাকিতে পারি—তাহাতে আমার হাতে তাপ অন্পুভব হয় না। ইহার কারণ কি ? জ্বলস্ত দিকটাও তো আছে—তথাপি কেন তাপ অনুভূত হয় না? উত্তর ঐ একই—আমার দেহের বাহিরের কিছু আমি প্রত্যক্ষ করিতে পারি না। কাষ্ঠখণ্ডের জ্বলস্ত দিকটা আমার দেহের সহিত সংশ্লিষ্ট নয়—উহা আমার ইন্দ্রিয় স্পন্দিত করে না—তাই তাহার অনুভবও হয় না। আমার ইন্দ্রিয় স্পন্দিত না হইলে বাহা বিষয়ের জ্ঞান হয় না।
- (খ) (i) অপরপক্ষে, বাহ্যবস্তু বাস্তবিক না থাকিলেও তাহার জ্ঞান হইতে পারে, যদি উপযুক্তপ্রকার ইন্দ্রিয় স্পান্দন হয়। আমরা

হয়তো এমন কোনও নক্ষত্র এখন দেখিয়া থাকি যাহা বহু শতাদিপূর্বেই ধ্বংস হইয়া গিয়াছে। যখন ছিল, তখন তাহা হইতে যে সকল
আলোকরশ্মি নির্গত হইয়াছিল, দূরত্বহেতু তাহারাই এতদিনে আমাদের
চক্ষুতে পড়িয়া অক্ষিপটে (retinaco) স্পান্দন স্থি করিতেছে এবং
উক্ত তারকাটির অস্তিত্বের মিথ্যা প্রতীতি করাইতেছে। তারকাটির
অস্তিত্বের প্রতীতির জন্য অক্ষিপটের স্পান্দনবিশেষই যথেষ্ট—তজ্জন্য
তারকাটির সত্যসত্যই থাকিবার কোনও প্রয়োজন নাই।

- (ii) এখন না থাকুক, পূর্বে কখনও অবশুই ছিল, তাই জিনিষ্টির জ্ঞান হইতেছে—একথাও বলা চলে না। কারণ, যেমন, অন্ধকার ঘরে চক্ষু মুদ্রিত করিয়া চোখের পাতা যদি সজোরে রগড়ান যায়, তবে উজ্জ্বল আলোকপুঞ্জ দেখা যাইবে—ঠিক যেমন বাহিরের আলোকপুঞ্জ দেখা যায়। রগড়ান বন্ধ করিবার পরও কিছুক্ষণ পর্যন্ত এরূপ আলোক দেখা যায়—যতক্ষণ পর্যন্ত চক্ষুর পর্দার ( retina-র ) স্পন্দন থাকে। অর্থাৎ, বাহিরে আলোক বাস্তবিক না থাকিলেও তাহা দেখা যাইতে পারে। অক্ষিপটের স্পন্দন হইলেই আলোকদর্শন হয়—তজ্জন্য বাস্তবিক আলোক থাকিবার কোনও প্রয়োজন নাই। স্বপ্নে যে আলোক দর্শন হয় এবং যে আলোকের দারা স্বপ্নের অন্যাম্ম বস্তু প্রকাশিত হয়—তজ্জ্ম বাহ্য আলোকের ত নয়ই--এমনকি অক্ষিপট স্পন্দনেরও অপেক্ষা নাই--চিত্ত স্পন্দনই তাহার পক্ষে যথেষ্ঠ। ধ্যানাভ্যাসের ফলে অনেক সময় যে জ্যোতিঃ-দর্শন হয়—কখনও বা স্নিগ্ধ চন্দ্রালোকের স্থায়, কখনও বা উজ্জ্বল মেঘপুঞ্জের স্থায়—কখনও বা হীরকাদি হইতে বিচ্ছুরিত কিরণের ক্যায়—তাহাও বাহির হইতে আদে না।
- (iii) চোখে বালি ঢুকিলে তাহা বাহির হইবার পরও অনেক-ক্ষণ পর্যন্ত মনে হয় যেন চোখে বালি এখনও আছে। গলায় বিদ্ধ মাছের কাঁটা বাহির হইবার পরেও মনে হইতে থাকে যেন কাঁটা এখনও আছে। স্নায়ুর স্পান্দন যতক্ষণ থাকে, ততক্ষণ বালির বা

কাঁটার অনুভব হয়; তজ্জ্য বালি বা কাঁটা সত্যসত্যই থাকিবে, এমন কোনও কথা নাই। শুধু তাহাই নয়, চোখে এমন অসুখও হয় যাহাতে মনে হয় যেন চোখে বালি ঢুকিয়াছে এবং গলায়ও এমন অসুখ করিতে পারে যাহাতে মনে হয় যে গলায় কিছু ফুটিয়াছে।

- (iv) কানের মধ্যেও অনেক সময় অনেকপ্রকার শব্দ শুনা যায়, যাহা মনে হয় যেন বাহির হইতে আসিতেছে—কিন্তু প্রকৃত-পক্ষে তাহা নয়। নির্জন, নীরব স্থানে, কেহ অঙ্গুলী ঘারা কানের ছিদ্রেয় দৃঢ়ভাবে বন্ধ করিয়া একাগ্রমনে লক্ষ্য করিলে ইহা প্রত্যক্ষ করিতে পারিবেন। ধ্যানাভ্যাসের ফলে অনেক সময় যে নানারূপ ধ্বনি শুনিতে পাওয়া যায়—যথা, দ্রে অবস্থিত মন্দির বা গির্জার ঘন্টাধ্বনির মত শব্দ—তাহাও সত্যই কোনও মন্দির বা গির্জা হইতে আসে না।
- (v) অনেক সময় (অসুস্থ অবস্থায়) গায়ের নানা স্থানে এমনিতেই জ্বালা করে—অথচ মনে হয় যেন সেখানে কেহ লঙ্কাবাটা বা ঐরূপ কিছু লাগাইয়া দিয়াছে। অধিক উদাহরণ নিষ্প্রয়োজন। এ সকল হইতে বুঝা যায় যে, (ক) বাহা বিষয় থাকিলেও তাহার জ্ঞান হয় না, যদি না কোনও বাহেছন্ত্রিয় স্পন্দিত হয়; এবং (খ) অপরপক্ষে, শুধু বাহেন্দ্রিয়স্পন্দন হইলেই বাহাবিষয়ের জ্ঞান হয়, যদি সেই বাহা বিষয় প্রকৃতপক্ষে নাও থাকে। অর্থাৎ বাহা বিষয়ের জ্ঞান শুধু বাহেন্দ্রিয়স্পন্দনের উপরই নির্ভর করে। ইন্দ্রিয়স্পন্দন হইলেই বাহা বিষয়ের জ্ঞান হয়; না হইলে হয় না। ইহার সহিত বাহ্য বিষয়ের থাকা বা না থাকার কোনও সম্পর্ক নাই। ইন্দ্রিয়ে যে স্পন্দন হয় তাহাই মাত্র আমি প্রত্যক্ষভাবে জানিতে পারি। বিভিন্ন ইন্দ্রিয়ের বিভিন্ন প্রকার স্পন্দনকে প্রত্যক্ষ করিয়া তাহা-দিগকেই বিভিন্ন বাহ্য বিষয় বলিয়া নামকরণ করি। কোনও বাহ্য বিষয়ই, পূর্বে—এ জন্মে বা পূর্ব কোনও জন্মেও—কখনও প্রত্যক্ষ করি নাই; এখনও করি না; পরেও কখনও করিব না—কারণ

তাহা সম্ভব নয়। যাহাই আমার বাহিরে তাহাই আমার নিকট অপ্রত্যক্ষ, অজ্ঞাত।

(গ) বাহ্য জগৎ আছে ইহা ধরিয়া লইয়াই আমরা বিচারে প্রবৃত্ত হইয়াছিলাম, কিন্তু বিচারে তাহা টিকিল না। আমরা ১৩(ক) সংখ্যক অনুচ্ছেদে দেখিয়াছি যে বাহ্য জগৎ আছে এ কথা মনে করিবার একমাত্র কারণ এই যে বাহ্য বিষয়ের জ্ঞান হয়। কিন্তু বিচার করিয়া যখন দেখা গেল যে সেই তথাকথিত বাহ্য বিষয়ের জ্ঞান প্রকৃতপক্ষে ইন্দ্রিয় স্পন্দনের জ্ঞান মাত্র, তখন বাহ্য জগৎ বলিয়া যে কিছু আছে একথা মনে করিবার আর কোন কারণ থাকিল না। অর্থাৎ বাহ্য জগৎ বলিয়া কিছু কখনও ছিল না, এখনও নাই এবং ভবিন্তাতেও থাকিবে না। বাহ্য জগৎ বলিয়া যাহা সাধারণে পরিচিত তাহা প্রকৃতপক্ষে ইন্দ্রিয় স্পন্দন মাত্র। ইন্দ্রিয় স্পান্দনের কারণ হিসাবেও বাহ্য বিষয়ের অক্তিত্ব অনুমান করা যুক্তিযুক্ত নয়। চিত্তস্পন্দনের কারণ যে বাহ্য বিষয়ে নয়, সে বিষয়ে নিম্নোক্ত ১৮(ক) অনুচ্ছেদের যুক্তি এক্ষেত্রেও প্রযোজ্য।

১৫। (ক) বাহেন্দ্রের স্পান্দনের নামই যদি বাহা বিষয় হয়, তবে চক্ষু যথন সন্মুখে একটি গোলাপ ফুলের প্রতীতি করায় তথন নাসিকাও গোলাপেরই গন্ধ অন্থুমান করায়, অন্থা কিছুর গন্ধ নয়—ইহার কারণ কি ? এ প্রশ্নের উত্তর এই যে বাহেন্দ্রিয়ের স্পান্দনের নামই বাহা বিষয়—ইহাও চরম সত্য নয়। উপরোক্ত বিচার ধারারও এখানেই শেষ নয়; কারণ, শুধু বাহেন্দ্রিয়ের স্পান্দন হইলেই যে বাহা বিষয়ের জ্ঞান হয় তাহা নয়। ঐ ইন্দ্রিয়ের সহিত মনের যোগ থাকা দরকার এবং মনও ঐ ভাবে স্পান্দিত হওয়া দরকার। মন যদি অন্থাত্র থাকে তবে ঐ বিষয়ের জ্ঞান হইবে না। রেডিওতে সংবাদ শুনিতে শুনিতে মনে অন্থা চিন্তা উঠিলে সংবাদের কিছু অংশ শুনা বাদ পড়িয়া যায় এরপ অভিজ্ঞতা অনেকেরই আছে। তুর্বাসা মুনি শকুন্তলার নিকট ভিক্ষা চাহিলেন, না পাইয়া অভিসম্পাত

দিলেন। শকুন্তলার চক্ষু, কর্ণ সবই খোলা ছিল, কিন্তু তথাপি তিনি কিছুই দেখিলেন না; কিছুই শুনিলেন না; কারণ তথন তাঁহার মন অন্তত্র ছিল—তিনি রাজা তুমন্তের চিন্তায় নিমগ্ন ছিলেন। এ বিষয়ে অধিক দৃষ্টান্ত দেওয়া নিপ্পায়োজন। মন একটাই; তাই চক্ষু যথন গোলাপ ফুল দর্শন করে—নাসিকাও তখন গোলাপ ফুলেরই গন্ধ পায়—অন্ত কিছুর নয়।

(খ) তবেই দাঁডাইল এই যে মন যদি স্পান্দিত হয় তবেই বিষয়ের জ্ঞান হয়: মন স্পন্দিত না হইলে বিষয়ের জ্ঞান হয় না। জাগ্রতে ও স্বপ্নে মন স্পন্দিত হয় তাই জ্বগৎ দর্শন হয়। সুষুপ্তি ও সমাধিতে মনের স্পন্দন থাকে না—তাই জগতের জ্ঞানও থাকে না। জ্বগৎ দর্শনের জন্ম চিত্তস্পান্দন এবং জ্বগৎ এ তুইটি জিনিষেরই প্রয়োজন এ কথাও বলিবার উপায় নাই, কারণ স্বপ্নে যে জগৎ দেখা যায় তাহা মনের বাহিরে কোথাও নাই। অর্থাৎ মন একাই স্বপ্নের জগৎ সৃষ্টি করে; তাহাতে দ্বিতীয় কোনও বস্তুর অপেক্ষা নাই। এমনকি ইহাতে বাহ্যেন্দ্রিয়ের স্পন্দনেরও প্রয়োজন নাই। যে আলোক সহায়ে স্বপ্নের জগৎ দেখা যায়, সে আলোক দেহের বাহিরে তো থাকেই না, এমনকি তজ্জ্য রগড়ান বা ঐরপ অন্ত কোনও প্রক্রিয়ার দ্বারা চোখের পর্দায় ( retinaতে ) স্পান্দন সৃষ্টি করিবার প্রয়োজনও থাকে না। মন একাই সে আলোক সৃষ্টি একথা স্বপ্নের বেলায় যেরূপ সত্য, জাগ্রতের বেলায়ও তদ্রপ; অহ্যরূপ মনে করিবার কোনও কারণ নাই। একটু বিচার করিলেই পাঠক দেখিতে পাইবেন যে স্বপ্নে ও জাগরণে কোনও প্রকৃত প্রভেদ নাই। যথা, স্বপ্ন ক্ষণিক ও জাগ্রত অবস্থা স্থায়ী। সুতরাং তাহারা সমান নয়, একথা বলা যায় না-কারণ এ অনুভব জাগ্রতকালেই শুধু হয়; স্বপ্নকালে স্বপ্নকে ক্ষণিক মনে হয় না। আবার, আমার জাগ্রতকালে দৃষ্ট জগৎ অন্সেরাও দেখে, স্থতরাং উহা সত্য এবং আমার স্বপ্নের জ্বগৎ শুধু আমিই দেখি, অন্সেরা তাহা

দেখে না, স্তুরাং তাহা মিথ্যা-একথাও বলিবার উপায় নাই-কারণ এ <mark>প্রকীর অন্নভ</mark>বও শুধু জাগ্রতকালেই হয়। স্বপ্নে কিন্তু আমি দেখিয়া থাকি যেন আমার বৃদ্ধুগণসহ আমি নদীতে নৌকায় করিয়া বেড়াইতেছি এবং পাড়ে দাঁড়াইয়া অগণিত লোকে তাহা দেখিতেছে। আমার স্বপ্নের সেই নৌকা, দেই নদী ইত্যাদি শুধু আমি দেখি নাই—আমার স্বপ্নের বন্ধুবর্গ এবং তীরস্থ বহু লোক তাহা দেখিয়াছে। তথাপি যেমন সেই স্বপ্নে দেখা নৌকা বা নদী সত্য নয়. তদ্রপ জাগ্রতে দৃষ্ট বিষয়সকলও স্বপ্নসম মিথ্যা, অর্থাৎ চিত্তস্পন্দন মাত্র। স্বপ্ন ও জাগরণে যে ভেদ আপাতদৃষ্টিতে দেখা যায়, বিচারে তাহাটি কৈ না। আর বিভিন্ন স্বপ্নের মধ্যে যেমন কিছু প্রভেদ থাকিতে পারে, সেইরূপ স্বপ্ন ও জাগরণে যদি কিছু পার্থক্য থাকেও তাহাতেও কিছু আসে যায় না—কারণ উভয়ই যে মানসিক ব্যাপার মাত্র এই মৌলিক বিষয়ে কোনই প্রভেদ নাই; অর্থাৎ জাগরণও এক প্রকার স্বপ্নই। স্কুতরাং স্বাপ্নিক জগতের ক্যায় জাগ্রত কালে দৃষ্ট জগতও চিত্তস্পন্দন মাত্র—উহার কোনও বাস্তব সত্তা নাই।

১৬। মন হইতে জগতের যদি পৃথক্ কোনও সন্তা থাকিত, অর্থাৎ মন ও জগৎ এ তুইটি যদি পৃথক্ বস্তু হইত, তবে কোনও না কোনও সময়ে বা অবস্থায় মন হইতে জগৎকে অবশ্যুই পৃথক্ করা যাইত। কিন্তু তাহা তো কথনই হয় না; মন হইতে পৃথক্ জগৎকে দেখে নাই; দেখা সম্ভবও নয়। মন যদি না থাকে তবে জগৎও থাকে না। সমাধি বা স্ব্যুপ্তিতে যেমনই মন লয়প্রাপ্ত হইল — অমনি জগৎও লয়প্রাপ্ত হইল। অর্থাৎ, মন হইতে আলাদা জগৎ বলিয়া কিছু নাই। যদি থাকিত, তবে মনের নাশে জগতের নাশ হইত না। রাম ও শ্রাম যদি তুইটি পৃথক্ ব্যক্তি হয়, তবে রামের মৃত্যুতে শ্রামেরও মৃত্যু হইবে কেন ?

১৭। (ক) দেহ অপেক্ষা মন আমার নিকটতর। দেহের মধ্যে মন; মনের মধ্যে আমি। তাই শুধু দেহের বাহিরের বিষয়ই নয়, মনের বাহিরের কোনও বিষয়ও আমার পক্ষে জানা সম্ভব নয়। কোনও কিছু মনে আসিবার পর আমি তাহা জানিতে পারি অর্থাৎ যাহা মনের বাহিরে তাহা আমি জানি না, অর্থাৎ যাহা আমি প্রত্যক্ষভাবে জানি তাহা আমার মনেই অবস্থিত। বিভিন্ন প্রকার মনের স্পন্দনকেই বিভিন্ন প্রকার বিষয় বলিয়া আখ্যা দেই, কতকগুলিকে বাহ্য দৃশ্য বলিয়া ও কতকগুলিকে মানস দৃশ্য বলিয়া। প্রকৃতপক্ষে দৃশ্য বা বিষয়মাত্রই মানসিক। "এটা একটি বাহ্য বস্তু"— এরূপ অনুভবও মনেই হয়—উহাও একটা মানসিক ব্যাপার মাত্র। আর এই মানসিক ব্যাপারের অতিরিক্ত কোনও বাহ্য বিষয় নাই। মনের তুলনায় দেহ, ইন্দ্রিয় ও প্রাণও বাহ্য; স্কুতরাং দেহের বহিঃস্থ জগতের স্থায় দেহ, ইন্দ্রিয় ও প্রাণও বাহ্য; স্কুতরাং দেহের বহিঃস্থ জগতের স্থায় দেহ, ইন্দ্রিয় ও প্রাণও মনেই অবস্থিত, মনের কল্পনা মাত্র। ইহাদেরও কোনও বাস্তব সন্তা নাই।

থে) বিষয়টির গুরুষবোধে, সংক্ষেপে বুঝাইবার জন্ম আরও একটি সহজ দৃষ্টান্ত দিতেছি। এই বইখানি যদি অন্ম ঘরে থাকে তবে আমি ইহা জানিতে পারি না; আমার এই ঘরে আসিলে পর তবে আমি তাহা জানিতে পারি। শুধু আমার ঘরে আসিলেই হয় না; বইটি আমার চোখে পড়া দরকার। শুধু চোখে পড়িলেও কিন্তু তাহার জ্ঞান হয় না, মন যদি অন্মত্র থাকে। যখন ওটা মনে আসে তখনই মাত্র উহার জ্ঞান হয়; তৎপূর্বে হয় না। অর্থাৎ, মনের বাহিরে অবস্থিত কোনও কিছু আমি জানিতে পারি না। স্মৃতরাং ইহাই প্রমাণিত হইল যে যাহা কিছু আমি জানিত তাহা আমার মনেই অবস্থিত। কোনও বিষয়ই প্রকৃতপক্ষে মনের বাহিরে নাই। অজ্ঞান, অর্থাৎ অবিবেচনাবশতঃই মানসিক দৃশ্য-বিশেষের নাম দেওয়া হয় বাহাবিষয়।

১৮। (ক) যদি বলা যায় যে মনের যে সকল বিভিন্ন প্রকার স্পন্দন আমি প্রত্যক্ষ করি তাহা সৃষ্টি করিবার জন্ম কোনও বাহ্য কারণ থাকা আবশ্যক —তাহাও কোনও কাজের কথা নয়। কারণ, মানসিক দৃশ্যবিশেষের কারণ হিসাবে যদি কোনও বাহ্য বস্তুর অন্তিত্ব স্থীকার করিতে হয়, তবে ঐ বাহ্য বস্তুও যে সত্যই আছে—তাহা স্থীকার করিবারও কারণ বা যুক্তি খুঁজিতে হয়। চিন্তা করিলে দেখা যায় যে, ঐ কারণ বা যুক্তি একমাত্র এই যে, মনে উহার জ্ঞান হইতেছে, মন ঐরপে স্পন্দিত হইতেছে। অন্য কোনও পৃথক্ কারণ বা যুক্তি খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। অর্থাৎ, যে মানসিক ব্যাপারের কারণ হিসাবে উক্ত বাহ্য বস্তুটির অন্তিত্ব অঙ্গীকার করা হইল, তাহারও অন্তিত্বের প্রমাণ খুঁজিতে গিয়া ঐ মনোব্যাপার-বিশেষেই ফিরিয়া আদিতে হয়। অর্থাৎ মনের স্পন্দনের কোনও বাহ্য কারণ নাই। বাহ্য বস্তু মিথ্যা। কোনও কোনও মানসিক দৃশ্যবিশেষকেই বাহ্য সংজ্ঞা দেওয়া হয় এবং অনাদি অজ্ঞানজাত সংস্কারবশতঃ ঐ নামে মুশ্ধ হইয়া উহাকে মনের বাহিরে অবস্থিত বস্তু বিলয়া ভুল করা হয়।

(থ) মনও কিন্তু আত্মচৈতক্স হইতে পৃথক্ কোনও বস্তু নয়।
মন হইতে তাহার চৈতক্সংশ বাদ দিলে আর কিছুই অবশিষ্ট
থাকে না। চৈতক্স-বিহীন মন কল্পনাও করা যায় না। স্থতরাং
মন স্বাংশেই চৈতক্সই। স্পান্দিতরূপে প্রতীয়মান্ আত্মচৈতক্সকেই
মন বলা হয়।

১৯। (ক) বাহ্য বিষয় বা বাহ্য দৃশ্যের প্রকৃত স্বরূপ কি তাহা নির্ণয় করিবার জন্য তাহাদিগের যে মূল, অর্থাৎ যে কারণে বাহ্য বিষয় আছে বলিয়া মনে হয়, সেই বাহ্যবিষয়ক জ্ঞান কি প্রকারে ও কোথায় হয় তাহারই সন্ধান করিয়াছি। দেখিয়াছি যে ঐ জ্ঞান মনেই হয়; সব জ্ঞানই মনেই হয়। তাহাদিগকেই আমি প্রত্যক্ষ করি। তাহাদেরই কয়েকটিকে বাহ্য বিষয় বলিয়া নামকরণ করা হয় মাত্র। স্বপ্ন ইহার একটি উত্তম উপমা। প্রসঙ্গতঃ তাহার উল্লেখ পূর্বেই করা হইয়াছে। বাহ্য বস্তু না থাকিলেও যে তাহা দেখা,

শুনা বা স্পর্শ করা যাইতে পারে, অর্থাৎ তাহার জ্ঞান হইতে পারে, স্বগ তাহার দৃষ্টান্ত। উহা হইতে বুঝা যায় যে দেখা মানে যে উহার পিছনে, ঐ দেখার অতিরিক্ত, অন্য বস্তু থাকিবে, তাহা নয়। দেখাটা যে শুধু দেখাই—এটাই প্রকৃত সত্য। ঐ দেখাটাই বস্তু; অন্য বস্তুকে যে দেখি তাহা নয়। জগৎ দেখি বা জানি বলিয়াই যে ঐ দেখা বা জানার অতিরিক্ত জগৎ বলিয়া কোনও জড় বস্তু আছে—এরূপ সিদ্ধান্ত করিয়া বসা নিতান্তই অযৌক্তিক। অথচ, জগতের অস্তিত্ব বিষয়ে, জগতের জ্ঞান হয়, ইহা ছাড়া অন্য যুক্তি নাই। স্কুতরাং বাহ্য জগৎ বলিয়া মনের অতিরিক্ত কিছু নাই, ইহাই প্রতিপন্ন হইল।

(খ) আরও দৃষ্টান্ত দেওয়া যাইতে পারে। মনে করা যাউক যেন সিনেমা ঘরে বসিয়া আছি। সমস্ত আলোক নিভিয়া গেল; ঘর অন্ধকারময় হইল। ভাহার পর একটা সাদা আলোকরশ্মি পিছন দিক হইতে আসিয়া সম্মুখে অবস্থিত একটি সাদা পৰ্দায় সৰ্বত্ৰ সমানভাবে পতিত হইল। তৎপরে, ঐ আলোকরশ্মির উৎপত্তি স্থলের সম্মুখে, আলোক-রশ্মির পথে, একটি "ফিলা্" রাখা হইল। ফিলাস্থ ছবির দাগের জন্ম আলোকরশ্মিটি এখন আর পর্দার সকল স্থলে সমানভাবে পতিত হইতে পারিল না; স্থানে স্থানে কম বেশী বাধাপ্রাপ্ত হইয়া, কোথাও অধিক, কোথাও বা কম তীব্রভাবে পড়িতে লাগিল। অতঃপর ফিলা চলিতে থাকিলে পর্দার বিভিন্ন স্থানে আলোকপাতের তীব্রতার এই বিস্থাস্টি এইক্ষণে এই প্রকার ও পরক্ষণেই অক্সপ্রকার হইতে লাগিল। কিন্তু ইহার ফল হইল কি ? ফল হইল—যেখানে ছিল একটা সাদা পূদা মাত্র. मिथात (प्रथा पिल व्याकाम, श्राष्ट्र , नम, नमी ; कल, कृल ; বাড়ী, ঘর; রাস্তা, ঘাট; ট্রেন, মোটর; এরোপ্লেন, জাহাজ; মানুষ, পশু, পক্ষী, কীট, পতঙ্গ; নিকট ভাব, দূরভাব; স্ত্রী, পুরুষ, বালক, বৃদ্ধ; রোগ, শোক, হর্ষ, বিষাদ, ঘূণা, প্রেম; জন্ম, মৃত্যু, বিবাহ; আরও কত কি! নিছক আলোকপাতের স্পন্দনে সমগ্র

বিশ্বজ্ঞগংটাই সৃষ্ট হইল! দর্শকগণ তাহা দেখিয়া কখনও উল্লসিত, কখনও বিষাদগ্রস্ত হইতে লাগিলেন। অথচ এই বিশ্বজ্ঞগং প্রকৃত্ত-পক্ষে তো সৃষ্ট হয় নাই! ভুলই এই জগং-সৃষ্টির ভিত্তি! ঐ সিনেমা ঘরে বসিয়াই যদি কোনও ব্যক্তি সিনেমা ব্যাপারের প্রকৃত স্বরূপটি—অর্থাং এটা একটা আলোকপাতের স্পন্দনমাত্র—এই সত্যটি দৃঢ়-চিত্তে সর্বক্ষণ ধরিয়া রাখিতে পারেন, তবে তাঁহার নিকট সিনেমার জগং দর্শন বন্ধ হইয়া যাইবে। ঠিক এইরূপে চিত্তস্পন্দনকেই অজ্ঞানবশে বাহ্য জগং বলিয়া ভুল হয়। অজ্ঞানে জগতের সৃষ্টি; জ্ঞানোদয়ে জগং-দর্শন বন্ধ হইয়া যায়। তখন অন্তরে ও বাহিরে, সর্বত্র শুধু আত্ম-চৈতন্মেরই অনুভব হয়।

- ২০। (ক) জ্ঞেয় বিষয়ের স্বরূপ বিচার করিতে গিয়া আমর। প্রথমে দেখিয়াছি যে—
- (i) বাহ্য জগৎ বলিয়া বাস্তবে কিছু নাই; ইন্দ্রিয় স্পান্দনকেই বাহ্য জগৎ বলিয়া ভুল হয়। এবং আরও অগ্রসর হইয়া পরে দেখিয়াছি যে.
- (ii) ইন্দ্রিয় স্পান্দনও প্রকৃতপক্ষে চিত্তস্পান্দন মাত্র; উহাও সত্য নয়; মনের বিভিন্ন প্রকার স্পান্দনকেই বাহ্য জগৎ, দেহ, ইন্দ্রিয়, প্রাণ ইত্যাদি আখ্যা দেওয়া হয়।

একটু চিন্তা করিলেই কিন্তু পাঠক বুঝিতে পারিবেন যে এই ছুইটি সিদ্ধান্তেই অতি সরল একটি মাত্র মৌলিক যুক্তি বা সত্য নিহিত আছে। এই মৌলিক যুক্তি বা সত্যটি এইঃ—

"জ্ঞাতার পক্ষে নিজের বাহিরের বা নিজ হইতে পৃথক্ কিছু জ্ঞানা সম্ভব নয়; অর্থাৎ, জ্ঞাতা যাহা কিছু জানে তাহা জ্ঞাতার অস্তরেই অবস্থিত।"

জ্ঞাতার অস্তঃস্থ না হওয়া পর্যস্ত কোনও বিষয়ের জ্ঞান হয় না। জানা মানেই জ্ঞাতাতে একটা ব্যাপার হওয়া—অর্থাৎ উহা জ্ঞাতার অস্তঃস্থ হওয়া। "জ্ঞাতা নিজের বাহিরের কিছু অথবা নিজ হইতে পৃথক কিছু জানে" একথা বলা আর "অস্তঃস্থ বস্তু অস্তঃস্থ নয়" একথা বলা একই কথা; অর্থাৎ, ইহা একটি অসম্ভব ও স্ববিরোধী কথা (contradiction in terms)। সকল বিশেষ জ্ঞানই জ্ঞাতার অন্তরে অবস্থিত—এই গুলিকেই মাত্র সে প্রত্যক্ষভাবে জানিতে সক্ষম বা জানে। অজ্ঞানবশে অন্তরস্থ জ্ঞানখণ্ডগুলিকেই সে বিষয় বলিয়া ভুল করে। উপরের প্রথম, অর্থাৎ (i) সংখ্যক সিদ্ধান্থটি এই মৌলিক যুক্তি বা সভ্যের প্রয়োগে প্রথম পদক্ষেপ এবং দিতীয়, অর্থাৎ (ii) সংখ্যক সিদ্ধান্তটি ঐ একই যুক্তি বা সত্যের প্রয়োগে কিঞ্চিৎ সৃক্ষ্মতর বিতীয় পদক্ষেপ মাত্র। উপরোক্ত মৌলিক যুক্তি বা সত্যটি এতই সরল ও স্বভঃসিদ্ধস্বরূপ ( axiomatic ), যে ইহার আর অন্য প্রমাণ সম্ভব নয়। এই অতি সরল তত্ত্বের উপরেই অদৈত-তত্ত্বের মূল যুক্তিটির প্রতিষ্ঠা; কোনও জটিল তর্কজালের উপর নয়। পাঠক এই তত্ত্বটি চিত্তের কিঞ্চিৎ একাগ্রতার দারা স্বয়ংই উপলব্ধি করিবেন। আর, জ্ঞাত—স্থতরাং অন্তঃস্থ বস্তু অন্তরেই অবস্থিত, বাহিরে নয় এইটুকুই মাত্র অদ্বৈত বেদান্তের সার কথা। অদ্বৈত-তত্ত্বের ক্যায় এত সরল তত্ত্ব আর কিছুই নাই।

(খ) আমরা এখন উপরোক্ত মৌলিক যুক্তি বা সত্যের প্রয়োগে উহার তৃতীয় বা শেষ পদক্ষেপে যে স্ক্ষাতম চরম সিদ্ধান্তে উপনীত হইতে হয় তাহার কথাই বলিব। অর্থাৎ ঐ সত্যের চরম মর্ম কি তাহাই বলিব। ঐ সত্যান্ত্রসারে, জ্ঞাতা বা আত্মার পক্ষে নিজ হইতে পৃথক্ কিছু জানা সম্ভব নয়, অর্থাৎ, যাহাই সে জানে তাহা আত্মার অন্তরেই অবস্থিত। আত্মা কিন্তু সমরস শুদ্ধ চৈতন্ত্রস্বরূপ; তাহার আকার, সীমা ইত্যাদি কিছুই নাই। স্থতরাং আত্মার অন্তরে অবস্থিত বলিলে বুঝিতে হইবে, আত্মা হইতে অপৃথক্ ভাবে, আত্মার সহিত একাকার হইয়া অবস্থিত। মনও আত্মার জ্রেয়; স্থতরাং মনেরও আত্মার অতিরিক্ত, আত্মা হইতে পৃথক্, কোনও অস্তিত্ব নাই; মনও আত্মাই। ভ্রমবশতঃই তাহাকে জ্ঞেয়রপে,

অর্থাৎ অনাত্মরূপে মনে হয়। ভ্রমে তো অনেক কিছুই হয়।
স্বপ্নে নিজের এক চিত্তই দ্রষ্টা ও বিভিন্ন দৃশ্যরূপে প্রতিভাত হয়;
তপ্ত বালুকার বা তপ্ত পীচের রাস্তার উপরকার উষ্ণ বায়ুকে
জল বলিয়া মনে হয়; অল্পালোকে রজ্জুকে দর্প বলিয়া মনে
হয়; সিনেমাঘরে পর্দার উপরকার আলোকপাতের তারতম্যকে নানা
বস্তু, ঘটনা ও ভাবরূপে মনে হয়। বাস্তবিকপক্ষে (জ্ঞাতার বা)
আত্মার অভিরিক্ত, আত্মা হইতে পৃথক্ কোনও বিষয়ের অস্তিষ্থ
নাই। বিষয়েদকলের পৃথক অস্তিত্বের প্রতীতি মিথ্যা।

- (গ) জ্ঞের বলিয়া জ্ঞাতার অতিরিক্ত কিছু বাস্তবে নাই; এই সত্যটি যখন ফ্রন্থক্সম হয়, তখন জ্ঞের বস্তব আত্যন্তিক অভাবে জ্ঞাতার জ্ঞাতাগিরিও বন্ধ হইয়া যায়। জ্ঞানোদয়ের পূর্বে যে ছিল জ্ঞাতা, জ্ঞানোদয়ে সে স্থির চৈত্যু বা চিং বা শুদ্ধ আত্মা বা ব্রহ্মেই পর্যবসিত হইয়া যায়। জ্ঞের জ্ঞাতায় লীন হয় এবং জ্ঞাতা চিনাব্রে পর্যবসিত হয়; অর্থাং জ্ঞের, জ্ঞান ও জ্ঞাতা একাকার হইয়া বিশুদ্ধ চৈত্যো পর্যবসিত হয়।
- (ঘ) এই সালোচনার আরস্তে বলা হইরাছিল যে জ্ঞাতা ও জ্ঞেয় কখনও এক হয় না; এখন বলা হইল যে জ্ঞেয় জ্ঞাতা হইতে অভিয়। বৃদ্ধিমান্ পাঠক ইহার মধ্যে কোনও অসঙ্গতি দেখিবেন না; কারণ, যতক্ষণ কোনও কিছুকে জ্ঞেয়রূপে, দৃশ্যরূপে মনে হয়, ততক্ষণ তাহা আত্মা হইতে ভিয়ই—জ্ঞেয়ত্ব বা দৃশ্যত্ব মানেই অনাত্মন্ত্ব। কারণ, আত্মাতে কোনও দৃশ্যত্ব নাই। ইহাই আমাদের বিচারের প্রথম অংশ। কিন্তু, বিচারে আরও অগ্রসর হইয়া যথন বৃঝা যায় যে জ্ঞেয় বস্তুও প্রকৃতপক্ষে আত্মাই—তাহার পৃথক্ অন্তিত্বের প্রতীতি মিথ্যা—তখন একদিকে যেমন জ্ঞেয়ের জ্ঞেয়ত্ব বা দৃশ্যত্বই আর থাকে না, অন্য দিকে তেমনই জ্ঞাতারও জ্ঞাতৃত্ব বন্ধ হইয়া যায়; থাকে শুধু শুদ্ধ চিৎ-স্বরূপ আত্মা। সেই জন্মই পূর্ণ জ্ঞানে জ্ঞাতা, জ্ঞেয় ও জ্ঞান সব একাকার হইয়া যায়।

২১। জ্ঞেয়-জ্ঞাতা-সম্বন্ধবিষয়ক পূর্বোক্ত কথাটি আরও এক ভাবে বলা যাইতে পারে। আমরা কাল্পনিক বস্তুকে মিথ্যা বলি কেন ? বলি এই জন্ম, যে আপাতদৃষ্টিতে কাল্পনিক বস্তুটির, কল্পনাকারী হইতে পৃথক একটি নিজস্ব স্বাধীন সন্তা আছে বলিয়া মনে হইলেও, বিচার করিলে দেখা যায় যে উহার এরপ কোনও স্বাধীন সন্তা ও পৃথক্ অবস্থান নাই। উহার সন্তা কল্পনাকারীর কল্পনার উপর নির্ভরশীল এবং কল্পনাকারীর অন্তরেই তাহার অবস্থান। ঠিক এই কারণেই, যে সকল বস্তুকে আমরা সাধারণতঃ সত্য বলিয়া মনে করি, প্রকৃতপক্ষে, সে সকল জ্বেয় বস্তুর অস্তিত্ব তংপ্রকার জ্বানের উপর নির্ভরশীল বলিয়া এবং সেই সেই জ্বান জ্বাতার অন্তরেই অবস্থিত বলিয়া, তাহাদের জ্বাতার অতিরিক্ত স্বাধীন সন্তা কিছু নাই; তাহারা জ্বাতার অন্তরেই অবস্থিত। অর্থাৎ, প্রকৃতপক্ষে জ্বাতাই আছেন—জ্বেয় নাই। জ্বাতাই সত্য, জ্বেয় মিথাা। অন্যান্থ বিষয়ের ক্যায় মনও জ্বেয়; তাই মনও মিথাা।

২২। যাহাই জ্রেয় অর্থাৎ যাহারই জ্রাভা আছে—তাহাই মিথ্যা, কারণ তাহার অবস্থান যেখানে বলিয়া মনে হয়, প্রকৃতপক্ষে দেখানে, অর্থাৎ জ্রাতার বাহিরে নয়; তাহার যে জ্ঞাতা দেই জ্ঞাতার অন্তরেই তাহার অবস্থান। দেহের বহিঃস্থ জগৎ জ্রেয়, তাই দে জগৎ মিথ্যা; বাহ্য জগতের অস্তিত্ব দেহের বাহিরে নয়, তাহার যে জ্ঞাতা দেই চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়ে। কিন্তু ইন্দ্রিয়গণও বাস্তবিক জ্ঞাতা নয়—ইহারা জ্ঞানের মাধ্যম মাত্র; এবং ইহারাও জ্ঞেয়—তাই ইহারাও মিথ্যা; তাহাদের প্রকৃত অবস্থান তাহাদের যে জ্ঞাতা দেই মনের মধ্যে। মনও কিন্তু প্রকৃত জ্ঞাতা নয়, দেও জ্ঞানের যন্ত্র মাত্র; এবং দেও জ্ঞেয়, তাই দেও মিথ্যা। তাহার প্রকৃত অবস্থান তাহার যে জ্ঞাতা দেই আত্মাতেই, আত্মার অন্তঃস্থলে, অর্থাৎ আত্মার সহিত একাকার বা অপৃথক্ ভাবে। বাহ্য জগৎ ইন্দ্রিয়বর্গে; ইন্দ্রিয়বর্গ, দেহ, ও প্রাণ মনে; এবং মন আত্মাতে অবস্থিত; অর্থাৎ, প্রকৃতপক্ষে সব

কিছুই আত্মাতে অবস্থিত। বস্তুতঃ বাহ্য জগৎ, দেহ, ইন্দ্রিয়, প্রাণ, মন, বুদ্ধি, অহংকার ইত্যাদি যাবতীয় বিষয়ই একই পর্যায়ভুক্ত—সকলেই । আত্মার জ্ঞেয়, সকলেই জ্বড়, সকলই মিথ্যা। এ সকলই যাঁহার জ্ঞেয়, তিনি আত্মা, তিনিই প্রকৃত জ্ঞাতা, একমাত্র জ্ঞাতা। তাঁহার আর জ্ঞাতা কেহ নাই। আত্মা ভিন্ন অন্য জ্ঞাতা কেহ নাই। ইন্সিয়-বর্গ, মন ও অহঙ্কারকে চেতন মনে হইলেও, বাস্তবিক ইহারাও জড়; কারণ, ইহাদের অস্তিত্ব এবং ইহাদের আপাতপ্রতীয়মান জ্ঞাতৃত্বও আত্মার নিকট জ্ঞেয়। স্থুতরাং ইহাদের চেতনভাব মিথ্যা—আত্ম-চৈতন্তের প্রতিফলন মাত্র। আত্মার জানা বা কল্পনাতেই সকল বিষয়ের প্রতিষ্ঠা। ইন্দ্রিয়গণকে অল্প, মনকে কিঞ্চিৎ অধিক ও অহঙ্কারকে আরও অধিক চেতন বলিয়া তিনি কল্পনা করেন বলিয়াই উহাদিগকে ঐরপ মনে হয়। আমার স্বপ্নে দেখা বৃক্ষাদির অল্পচৈতন্ত পশুপক্ষীর কিঞ্চিৎ অধিক চৈতন্ত এবং মানুষের অধিক চৈতন্ত যেমন মিথ্যা—আমারই কল্লিভ—সেইরূপ। আত্মাই শুধু চেতন; আত্মাই একমাত্র জ্ঞাতা; আত্মাই একমাত্র সত্য বস্তু। আর সবই মিথ্যা; আতার কল্পনামাত্র।

২৩। দ্বিতীয় পরিচ্ছেদে এ পর্যন্ত যাহা বলা হইল, তাহার সারমর্ম এই যে, জ্বেয় বা বিষয় (object) মাত্রই মিথ্যা; শুদ্ধ চিংস্বরূপ জ্ঞাতা (subject) বা আত্মাই একমাত্র সত্য বস্তু। অজ্ঞানবশে তাহাকেই স্পন্দিত মনে হইলে, চিং, চিংই থাকিয়া শুধু স্পন্দিতের খ্যায় মনে হইলেই, জগং স্পৃষ্ট হইয়াছে বলিয়া মনে হয়—অজ্ঞাননাশের ফলে জগং লয়প্রাপ্ত হয়। চৈতন্তের স্পন্দনও কিন্তু জ্ঞেয়, স্কুতরাং তাহাও মিথ্যা। সত্য শুধু স্থির শুদ্ধ চৈতন্তমাত্র—যাহা কাহারও জ্ঞেয় নয়। অর্থাং চৈতন্তকে অজ্ঞানবশে স্পন্দিত মনে হইলেও চৈতন্ত বস্তুটা চৈতন্তই থাকে, ন্তন বা পৃথক কোনও বস্তু হইয়া যায় না। ঘটের আকার প্রাপ্ত হইলেও মাটি যেমন মাটিই থাকে অন্য পদার্থ হইয়া যায় না; বলয়ের আকার ধারণ করিলেও

ন্বৰ্ণ যেমন ন্বৰ্ণ ই থাকে, রৌপ্য বা অন্ত কোনও পদাৰ্থ হইয়া যায় না; তপ্ত বালুকার উপরস্থ বায়ু যেমন জল বলিয়া প্রতীত হইলেও বায়ুই থাকে; স্বপ্নকালে একই চিত্ত যেমন সমুদ্র পর্বতাদিসহ বাহ্য জগৎ ও তাহার দ্রন্থা---এই উভয়রূপে প্রতিভাত হইলেও এক চিত্তই থাকে, সমুদ্র পর্বতাদি হইয়া যায় না; সিনেমা ঘরে পর্দার উপর পতিত আলোকরশার স্পন্দনকে বিশ্বজ্ঞগৎ বলিয়া মনে হইলেও তাহা যেমন আলোকরশ্মি ব্যতীত আর কিছুই নয়; অথবা সর্পরূপে প্রতীত হইবার ক্ষণেও যেমন রজ্ব রজ্বই থাকে, সত্য সত্যই সর্প হইয়া যায় না। বস্তুতঃ এ সকলের অপেক্ষাও তরঙ্গায়িতপ্রায় চৈতন্তের শুদ্ধচৈতন্তম্বরূপতা আরও অধিক সত্য-সম্পূর্ণ সত্য। কারণ, জলের তরঙ্গায়িতভাবের অমুভব জল দ্বারা হয় না; জল হইতে পৃথক একটি দ্বিতীয় বস্তু অর্থাৎ জ্ঞানের দ্বারা হয়। অজ্ঞানকৃত জ্ঞান বা চৈতন্মের তরঙ্গায়িত বা খণ্ডভাবটির অনুভব কিন্তু ঐ একই বস্তু দ্বারা, অর্থাৎ জ্ঞান দ্বারাই হয়; অর্থাৎ জ্ঞানের অতিরিক্ত কোনও পদার্থ কোথাও খুঁ জিয়া পাওয়া যায় না। জ্ঞানের তরঙ্গায়িত বা খণ্ডভাবটির অর্থাৎ নামরূপের অনুভবও জ্ঞানই। স্বুতরাং তরঙ্গায়িতরূপে অর্থাৎ বিষয়রূপে প্রতিভাত হইলেও জ্ঞানবস্তুটি জ্ঞানই থাকে; শুদ্ধ চৈতন্য ব্যতীত দ্বিতীয় বস্তু কিছুই নাই। বাহ্য বা মনোজগৎ বলিয়া যাহা প্রতিভাত হয় তাহা শুদ্ধ চৈত্ম্মই। এই সত্যটি বুঝিতে পারিলে মন এই ঐক্যে, এই সাম্যেই নিষ্ঠ হইতে চায়—কারণ মিথ্যার প্রতি মনের আগ্রহ বা প্রীতি নাই—মন সত্যেরই পূজারী। মন যখন নাম-রূপ দর্শন করে তখন নাম-রূপকে সত্য মনে করে বলিয়াই তাহা করে। পরে যখন নাম-রূপকে মিথ্যা বলিয়া বুঝিতে পারে—তখন আর নাম-রূপের প্রতি তাহার কোনও টান, কোনও অভিনিবেশ থাকে না। মনে তখন জ্ঞানের শুদ্ধ ভাবটি, অর্থাৎ অখণ্ড ভাবটিই সমধিক প্রতিভাত হয়—অর্থাৎ নামরূপ লুপ্তপ্রায় হয়। নামরূপের মিথ্যাত্মবোধ সম্পূর্ণ পরিপক হইলে জগৎ-দর্শন একেবারেই বন্ধ হইয়া যায়; তথন অন্তরে বাহিরে সদা সর্বদা শুধু আত্মসত্তা বা ব্রহ্মসত্তারই অনুভব হয়। জ্ঞানের চরম অবস্থায়, অনুভব্য দিতীয় বস্তুর আত্যন্তিক অভাবে সে অনুভবও বন্ধ হইয়া যায়। সে অবস্থা ভাষায় বর্ণনা করা যায় না।

২৪। (ক) যে শক্তি দারা আত্মা নিজেকে তরঙ্গায়িত বলিয়া কল্পনা করেন—তাহাকে শাস্ত্রে মায়া বলা হইয়াছে। নামরূপগ্রস্ত জ্ঞানও শুদ্ধ জ্ঞানই—অন্স কিছু নয়, এই সত্যে লক্ষ্য থাকিলে জ্ঞানের তরঙ্গায়িত ভাবটা আর থাকে না; অর্থাৎ, তথন মায়াশক্তি নিক্ষলা হইয়া যায়। জ্ঞানোদয়ের পূর্বেই অর্থাৎ অজ্ঞানবশতঃই চৈতন্সকে তরঙ্গায়িত মনে হয় এবং ঐ তরঙ্গায়িত চৈতন্সকেই অজ্ঞানবশতঃ বাহ্য ও আন্তর জ্ঞাৎরূপে দর্শন হয়। জ্ঞানোদয়ে শুদ্ধ চৈতন্সমাত্রই অনুভূত হয়—জ্ঞাৎ দেখা যায় না। তথন মায়াও থাকে না। অজ্ঞানদশায়ই মায়ার অস্তিত্ব; জ্ঞানোদয়ে মায়ার নাশ।

(খ) এই মায়ার স্বরূপ কি.? উত্তরে, সংক্ষেপে বলিতে গেলে বলিতে হয় যে উহা কল্পনা বা অজ্ঞান বা ভূল বুঝা জাতীয় একটি ব্যাপার। আত্মার পক্ষে এটি কল্পনা—ইহার সাহায্যে তিনি জগৎ কল্পনা করিয়া নিজেই তাহা দর্শন করেন। তাঁহার কল্পিত জগবের পক্ষে ইহা অজ্ঞান, অর্থাৎ ভূল জ্ঞান। ইহার দ্বারা সে জগৎকে সত্য বলিয়া মনে করে এবং নিজের দেহ, প্রাণ, মন, বুদ্ধি প্রভৃতিকেও সত্য বলিয়া মনে করে। ফলে, নিজেকে ঐ সকল দ্বারা সীমিত, জন্ম-ব্যাধি-জরা-শোক-মৃত্যুগ্রস্ত ক্ষুত্র জীব মনে করিয়া—আমি যে ব্রহ্মই, একথা ভূলিয়া গিয়া—স্থুও তুঃখের ভোক্তা হয়। মায়া একেবারেই নাই তাহা বলা যায় না; কারণ, ইহারই প্রভাবে অজ্ঞানদশায় জগৎ দর্শন হয়। আবার মায়া সত্য সত্যই আছে একথাও বলা যায় না; কারণ, জ্ঞানালোকে ইহার নাশ হয়। কল্পনা বা অজ্ঞান বা ভূল বুঝাকে তো আর সত্য বলা যায় না! স্থতরাং মায়াকে অনির্বচনীয়া বলা হয়।

(গ) অজ্ঞান বা মায়া প্রথমে কবে ও কি ভাবে উৎপন্ন হইল. এ প্রশ্ন মনে উদয় হইলেও ইহার সঠিক উত্তর দেওয়া যায় না, কারণ প্রশ্নটিই ঠিক ঠিক যুক্তিযুক্ত নয়। মায়ার পারমার্থিক সত্যতা নাই; কারণ, বিচারে উহার নাশ হয়—তখন শুধু আত্মাই থাকেন। যাহা প্রকৃতপক্ষে নাই তাহার উৎপত্তি কবে ও কি ভাবে হইল—এ প্রশ্নটাই ঠিক যুক্তিযুক্ত নয়। অজ্ঞানের উৎপত্তির স্থল বা ক্ষণ দেখিতে হইলে তাহার পূর্ববর্তী অবস্থায় যাইতে হয়; কিন্তু দেখানে গেলে অর্থাৎ জ্ঞান লাভ হইলে আর অজ্ঞানকে দেখাই যায় না; অজ্ঞান যে কখনও ছিল তাহাই মনে হয় না; স্বতরাং এ প্রশ্নও আর থাকে না। যে ব্যক্তি অজ্ঞান দেখে বা অনুভব করে এ প্রশ্ন তাহারই প্রশ্ন-অর্থাৎ অজ্ঞ ব্যক্তির প্রশ্ন-যতক্ষণ অজ্ঞান ততক্ষণই এ প্রশ্ন। কিন্তু অজ্ঞানকে আঁকড়াইয়া রাখিয়া কোনও তত্ত্ব, এমনকি অজ্ঞানেরও তত্ত্ব জানা যায় না। আবার অজ্ঞানকে বিসর্জন দিলে অর্থাৎ জ্ঞান লাভ হইলে এ প্রশ্নও থাকে না। অজ্ঞ জীবের পক্ষে তৎপ্রসূতি যে অজ্ঞান বা মায়া, তাহার জন্ম দেখা সম্ভব নয়; কেহই তাহার মাতার জন্ম প্রত্যক্ষ করিতে পারে না। স্বুতরাং অজ্ঞান-সংস্কারকে অনাদি বলা ভিন্ন গত্যস্তর নাই। অজ্ঞান বা মায়া অনাদি হইলেও কিন্তু অনন্ত নয়—কারণ, জ্ঞানোদয়ে তাহার নাশ হয়।

২৫। চিনির বাঘ, চিনির হরিণ, চিনির ঘোড়া—এ সব জন্তু আছে, কি নাই ? অজ্ঞ শিশুর নিকট সত্যসত্যই আছে; প্রবীণ ব্যক্তির নিকট থাকিয়াও নাই; এবং চিনির নিজের নিকট একেবারেই নাই। তাহাকে বাঘের আকারই দেওয়া হউক বা হরিণের আকারই দেওয়া হউক বা ঘোড়ার আকারই দেওয়া হউক—সে তাহা লক্ষ্যই করিবে না। সে জানে যে সে সর্বদাই স্রেফ্ চিনিই আছে—তাহার কোনও পরিবর্ত্তনই হয় নাই। সেইরূপ, অজ্ঞ ব্যক্তির নিকট জগৎ সত্য, বিচারশীল ব্যক্তির নিকট

জগৎ মিথ্যা এবং দৃঢ়জ্ঞানী ব্যক্তি জগৎ দর্শন করিয়াও তাহাকে নাম-রূপবর্জিত শুদ্ধ আত্মচৈতত্তরূপেই অন্তুভব করেন—আর কোনও দ্বিতীয় বস্তুই তিনি দর্শন করেন না।

় ২৬। স্বাপ্লিক জগৎ স্বপ্লদ্ৰষ্ঠা হইতে পৃথক ও স্বাধীনভাবে অবস্থিত বলিয়া প্রতিভাত হইলেও প্রকৃতপক্ষে স্বপ্নদ্র্যার চিত্তেই অবস্থিত—স্বাপ্লিক জগতের মিথ্যাত্ব নিরূপণে ইহাই প্রথম ও প্রধান যুক্তি। এ যুক্তি জাগ্রংকালীন জগতের সম্বন্ধেও প্রযোজ্য। স্থুতরাং যে কারণে স্বাপ্লিক জগৎ মিথ্যা, ঠিক সেই কারণেই জাগ্রৎকালীন জগৎও মিথ্যা। এই কথাটাই এতক্ষণ বুঝানর চেষ্টা করা হইয়াছে। কিন্তু স্বাপ্নিক জগতের মিথ্যাত্ব নিরূপণে আরও একটা যুক্তি আছে। সেটা এই যে স্বপ্নভঙ্গ হইলে এ জগৎ আর থাকে না। জাগ্রৎকালীন জগৎও কিন্তু জাগ্রদবস্থার ভঙ্গে, যথা স্বপ্নদর্শনকালে, থাকে না। স্থুতরাং অস্থায়ী বলিয়া যদি স্বপ্নদুখ্য মিথ্যা হয়, তবে ঠিক ঐ একই কারণে জাগ্রৎকালে দৃষ্ট জগৎও মিথ্যা। সুষুপ্তিকালে জাগ্রৎ জগৎও থাকে না, স্বাপ্নিক জগণত থাকে না। জাগ্রৎ বা স্বপ্নকালে সুষুপ্তি থাকে না। জাগ্রৎ, স্বপ্ন ও সুষুপ্তি-এই তিনটি অবস্থাই অস্থায়ী, অনিত্য; যথন একটি থাকে তখন অপর ছুইটি থাকে না। স্বুতরাং এ তিনটিই ইল্রজালের স্থায় মিথ্যা। সত্য শুধু সেই দ্রষ্টা বা জ্ঞাতা বা আত্মা, যিনি জাগ্রৎ, স্বগ্ন ও সুষ্প্রি—এই তিনটি অবস্থার কোনওটিতে লিপ্ত না হইয়া এই তিন অবস্থা শুধু দর্শন করেন বা তাহাদের সাক্ষীরূপে অবস্থান করেন। তাঁহার সাক্ষ্যের উপরই যখন এই তিন অবস্থার সাময়িক অস্তিত্ব নির্ভর করে, তখন তিনি যে তিন অবস্থাতেই বিভাষান থাকেন এ বিষয়ে কোনও সন্দেহের অবকাশ নাই। তাঁহার অভাব কোনও কালেই নাই। তিনিই একমাত্র নিত্য ও সত্য বস্তু।

২৭। পূর্বোক্ত অনুচ্ছেদে, প্রচলিত প্রথানুসারে, স্বাপ্নিক ও জাগ্রৎকালীন জগতের অস্থায়ীত্বকে তাহাদের মিথ্যাত্ব নিরূপণে একটি পৃথক যুক্তি হিদাবে দেখান হইয়াছে; কিন্তু একটু চিন্তা করিলেই দেখা যায় যে এই যুক্তিটাও আমাদের প্রথম যুক্তিরই অন্তর্গত। কোনও বস্তু অন্থায়ী বলিয়াই মিথ্যা, সাময়িক বস্তু সত্য হইতে পারে না—ইহা বলিবারও তো যুক্তি চাই! ইহার যুক্তি এই যে অন্থায়ী বস্তুও অবশ্যই জ্বেয়; কারণ, তাহার বিকার বা উৎপত্তি-বিনাশ দেখিয়াই তো তাহাকে অনিত্য বলা হয়! স্কুতরাং আমাদের প্রথম যুক্তি অনুসারেই, অর্থাৎ অন্থায়ী বা অনিত্য বস্তুর জ্বেয়ন্থ দারাই তাহার মিথ্যান্থ প্রমাণিত হয়। স্কুতরাং মূল যুক্তি মাত্র একটি বলিয়াই গণ্য করা যাইতে পারে। জ্বেয় বিষয়মাত্রই মিথ্যা—এইটাই চরম যুক্তি।

২৮। (ক) সাধারণ ব্যক্তির পক্ষে, বাহ্য জগৎ দেখা যায় বা জানা যায়, এইটাই তো বাহাজগতের অস্তিম্বের পক্ষে একমাত্র যুক্তি! অথচ, এ যুক্তি যে কোনও প্রকৃত যুক্তিই নয়, তাহা স্বাপ্নিক জগতের দৃষ্টান্তের দ্বারাই বুঝা যায়। স্বাপ্নিক জগৎও তো দেখা যায় বা জানা যায়, কিন্তু তাই বলিয়া তো স্বাপ্নিক জগংকে সত্য বলা যায় না! তবে জাগ্রৎকালে দৃষ্ট জগৎকেই বা সত্য বলিব কেন ? দেখাটা যে শুধু দেখাই—একটা জানার ব্যাপার—বা জ্ঞানের খেলামাত্র বা চিৎস্পন্দনমাত্র এইরূপ বলিলেই দেখা বা জানা ব্যাপারটি ঠিক যেরূপ প্রত্যক্ষ করিতেছি দেইরূপে, অর্থাৎ কোনও রূপ কল্পনা বা অতিরঞ্জন বর্দ্ধিতরূপে—অর্থাৎ প্রকৃত সত্যরূপে বলা হয়। ত্বংখের বিষয়, এই নিছক জ্ঞানের খেলাকে, জ্ঞানখণ্ডগুলিকে, মিথ্যা কল্পনাবশে অতিরঞ্জিত করিয়া জ্ঞানাতিরিক্ত জড় বস্তু বলিয়া ভুল করি। একটু চিন্তা করিলেই বুঝা যায় যে জড় বলিয়া কিছু নাই, বা থাকিতে পারে না। "এটা একটা জড় বস্তু" এই প্রকার অনুভব-বিশেষ বা জ্ঞানখণ্ডকেই জড় বস্তু বলিয়া ভুল করি। এমনই মায়ার মোহিনী শক্তি।

(খ) বহু জন্মজনাস্তরের অজ্ঞানজাত কুসংস্কারের বশে আমরা

বাহ্য জগৎ, দেহ ইত্যাদিকে জড় বলিয়া ভাবিতে এমনুই অভ্যস্ত হইয়া পড়িয়াছি যে তাহার বিপরীত কথাটি যুক্তিযুক্ত হইলেও সহসা ধারণা করিতে পারি না। নতুবা এই সত্যদর্শন শক্ত হওয়া উচিত নয়। বাহুই হউক বা আন্তরই হউক, কোনও জ্ঞেয় বিষয়ের অন্তিম্বের প্রশ্ন আদে কেন উঠে, একথা বিবেচনা করিলে পাঠক দেখিবেন যে জ্ঞাতার অন্তরে তৎতৎ প্রকার জ্ঞান হয় বলিয়াই উহা হয়। অর্থাৎ যাহা প্রত্যক্ষ হয় তাহা বিভিন্ন প্রকার অনুভব মাত্র; তাহাকেই বিষয় নামে অভিহিত করা হয়। বাস্তবে বিষয় বলিয়া কিছু নাই। জগৎকে জগদাকারগ্রস্ত জ্ঞানখণ্ডরূপে এবং জ্ঞানের জগদাকারগ্রহণকেও তৎপ্রকার অনুভববিশেষ অর্থাৎ জ্ঞানরূপে বুঝা—অর্থাৎ সবই শুদ্ধচৈতত্তমাত্র এইটি বুঝা থুব শক্ত হওয়া উচিত নয়, শুধু যদি মনটা কুসংস্কারমুক্ত হইয়া সত্য গ্রহণের জন্ম উন্মুক্ত দার থাকে। বিষয়-বাসনা মনকে বিষয়ে আবদ্ধ রাখিয়া সভা গ্রহণ করিতে দেয় না; তীব্র বৈরাগ্য মনকে ঐ বন্ধন হইতে মুক্ত করিয়া সত্য গ্রহণের পথ উন্মুক্ত করিয়া দেয়। দেবদত্ত নামক কোনও সাধারণ ব্যক্তির পক্ষে যেমন নিজকে "আমি দেবদত্ত" এইরূপ অত্তব করিবার জন্ম কোনও যুক্তি-বিচারের প্রয়োজন হয় না, ঠিক সেইরূপ সহজেই একজন ব্রহ্মবিদ্ ব্যক্তি বিনা বিচারেই আন্তর ও বাহ্য সমস্ত বিশ্বকেই আত্মচিতহারূপে দর্শন করেন। শুধু তাহাই নয়, একজন অত্যন্ত বৈরাগ্যবান ও তীক্ষ্ণী সাধক যদি একবার মাত্র এই তত্ত্বাক্য শ্রবণ করেন তবে তৎক্ষণাৎ তাহা সত্য বলিয়া ধারণা করিতে দক্ষম হন ; ইহার জন্ম তাহাকে অধিক যুক্তি-বিচার দর্শাইতে হয় না। উপনিষৎ শাস্ত্রে অনেক স্থলেই সমস্ত বিশ্বজ্ঞগংকে নিজ আত্মা বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে—কিন্তু তাহা বলিবার পক্ষে কোনও যুক্তি প্রদর্শন করিবার প্রয়োজন অনুভূত হয় নাই।

২৯। (ক) এখানে যে একটি সূক্ষ্ম সন্দেহ কোনও কোনও পাঠকের মনে উঠিতে পারে তাহা এই:—আমি যে জগৎ দেখিতেছি বা জানিতেছি তাহা আমার অন্তরেই অবস্থিত হউক, কিন্তু আমি জানি না এরূপ কোনও জগৎ তো আমার বাহিরে কোথাও থাকিতে পারে! তাহার উত্তর এই যে, না, তাহাও হইতে পারে না। প্রথমতঃ আত্মা সর্ব ব্যাপক ও নীরক্র; তাঁহার বাহিরে, তাঁহা হইতে পৃথক্ কিছু থাকিতে পারে না, কারণ তাঁহার বাহির বলিয়া কোনও স্থান নাই। অধিকন্ত, এই যে "কোথাও"—বোধ, এই যে "অন্তর্ববাহির" বোধ, এই যে আশঙ্কা বা সন্দেহ যে এরূপ কিছু থাকিতে পারে—এ সকলও তো আমার অন্তরে অবস্থিত বিভিন্ন অন্তত্তব বা বোধ মাত্র! বিষয় আছে বলিয়া যে তাহা জানি এই ধারণাটাই তো ভূল। আমার জানা বা কল্পনাতেই বিষয়মাত্রের স্ঠি—অর্থাৎ ঐ কল্পনার নামই বিষয়—এবং না জানাতেই বা কল্পনার অভাবেই তাহার লয়। আমার অন্তরন্থ বিভিন্ন প্রকার জ্ঞানথগুকেই বা চিংস্পান্দনকেই তো বিষয় আখ্যা দেওয়া হয়! আমার অতিরিক্ত বিষয় বলিয়া কিছু থাকিতে পারে না।

থে) জেয় বলিয়া জগৎ মিথা। জগৎ বলিতে শুধু বাহ্য জগৎ ব্ঝায় না; দেহ, প্রাণ, মন, বৃদ্ধি, অহঙ্কার—এ দবই জগতের অন্তর্গত ও মিথা। এবং যাহা যাহা বিশেয় বা দর্বনাম শব্দ দারা প্রকাশ্য শুধু তাহাই নয়, যাহা কিছু বিশেষণ, অবায় বা ক্রিয়াবাচক শব্দ দারা প্রকাশ্য তাহাও জগদান্তর্গত ও মিথা। সময় (time), আকাশ বা অবকাশ (space) ও কার্যকারণ ভাব (causation)-এ দকলও—এমনকি দক্রিয় জ্ঞান, অর্থাৎ জানা ক্রিয়াটিও অস্থান্থ ক্রিয়ার য়ায় জ্ঞেয়, স্তরাং মিথা। দত্য দৃষ্টিতে স্থা মিথাা, শ্থিতি মিথাা, প্রলম্ম মিথাা; বন্ধন মিথাা, মুক্তি মিথাা; বন্ধ, মুমুক্ষু ও মুক্ত ভাবও মিথাা। জীব মিথাা, জগৎ মিথাা। স্থতরাং ঈশ্বরও মিথাা। অবশ্য দবই শৃন্থ তাহা নয়। ইহাদের নামরূপটাই শুধু মিথাা—নামরূপের অভিরক্তি যেটুকু—দেটি আত্মচৈতন্ত ; তাহা মিথাানহে। জগৎকে আত্মারূপে অর্থাৎ শুদ্ধচৈতন্তর্গপে গ্রহণ করিলে

তাহা সত্যই। এতক্ষণে আমাদের দৃশ্যের স্বরূপ-নির্ণয় সম্পূর্ণ হইল।

০০। আমরা প্রথমে দেখিয়াছি যে প্রকৃত আমি বা আত্মা সং, চিং ও আনন্দস্বরূপ। পরে দেখিলাম যে যাহা অল্প বিচারে আত্মা হইতে পৃথক্ দৃশ্য জগং বলিয়া প্রতিভাত হয় পূর্ণ বিচারে বুঝা যায় যে তাহাও প্রকৃতপক্ষে আত্মচৈতন্যই বা আত্মাই। আত্মা হইতেই জগতের উৎপত্তি, আত্মাতেই জগতের স্থিতি এবং আত্মাতেই জগতের লয়। এই বিচারের দ্বারা আমাদের আত্ম-বিষয়ক বিচার সম্পূর্ণ হইল। এখন, শাস্ত্রে ব্রহ্মকে সং, চিং ও আনন্দস্বরূপ বলা হইয়াছে এবং বলা হইয়াছে যে যাহা হইতে জগতের উৎপত্তি, যাহাতে জগতের স্থিতি এবং যাহাতে জগতের লয় হয়—তাহার নাম ব্রহ্ম। স্থতরাং ব্রন্মের যাহা যাহা লক্ষণ, আত্মার লক্ষণও ঠিক তাহাই। অর্থাং, আমার অন্তরন্থ প্রকৃত আমি বা আত্মা ব্রহ্মই, অপর কিছু নয়। ইহাই অদৈত-বেদান্তের মূল বক্তব্য। এতক্ষণে, জ্ঞাতা ও জ্ঞেয় এই উভয় সম্বন্ধে বিচার সম্পূর্ণ হওয়ায় আমাদের জানাও সম্পূর্ণ হইল; আর কিছু জানিবার থাকিল না।

৩১। আমরা দেখিয়াছি যে জগং মিথ্যা, আত্মার কল্পনামাত্র।
আত্মার এই জগং-কল্পনা ব্যাপারটি যেন ত্ইটি পর্যায়ে সম্পন্ন হয়।
প্রথমে হয় জীবের কল্পনা—যে কল্পনাতে জীবকে আরও কল্পনাক্ষম
বিলিয়াই কল্পনা করা হয়। জীব আত্মা হইতে প্রাপ্ত ঐ কল্পনাশক্তির
দারা খুঁটিনাটিসহ তাহার নিজস্ব জগংকে স্পষ্টি করিয়া লয়। আমার
স্বপ্রের বা কল্পনার কবি যেমন "তাহার" কল্পনাশক্তির দারা "তাহার"
কাব্য রচনা করেন—সেই রকম। কল্পনার তুইটি পর্যায়ই কিন্তু
যুগপংই অনুষ্ঠিত হয়—অর্থাৎ নিজস্ব জগং কল্পনাকারীরূপেই
জীব কল্পিত হয়। আত্মা, তৎকল্পিত বিভিন্ন জীবের মধ্যে এবং
তাহাদের কল্পনার মধ্যে অনেক সাদৃশ্য কল্পনা করিতে পারেন;
স্বতরাং অধিকাংশ মানুষ যে জগংকে অনেকাংশে একই রূপে

দেখে, ইহাতে বিস্মিত হইবার কিছু নাই। মূল কল্পনাকারী তো একজনই!

৩২। অদৈত বেদান্তের মূল বক্তব্য এই যে প্রকৃতপক্ষে শুদ্ধ-চৈতক্স ও আনন্দস্বরূপ একটি তত্ত্বই শুধু বিজমান্। তাঁহাকে আত্মা বা ব্রহ্ম বলা যায়। মায়া বা অজ্ঞানবশতঃ সেই এক বস্তুই নানা-রূপে, যথা জ্ঞাতা, জ্ঞেয় ও জ্ঞানরূপে অথবা জীব, জগৎ ও ঈশ্বর-্রূপে প্রতীয়ুমান হন। এই অজ্ঞানবশতঃই আমি নিজকে স্থুল ও সৃক্ষা শরীর দারা সীমিত, জন্ম-জরা-ব্যাধি-মৃত্যুকবলিত, সুখ-ছ:খ-শোক দারা পীড়িত ক্ষুদ্র জীব মাত্র মনে করিয়া নানারূপ হুংথ ভোগ করি। জ্ঞান দারা ঐ অজ্ঞান নাশ হইলে আমি বৃঝিতে পারি যে আমি শুদ্ধ চৈতক্ত ও আনন্দস্বরূপ; বুঝিতে পারি যে বাহাজগৎ, দেহ, প্রাণ, মন, বুদ্ধি, অহস্কার ইত্যাদি মিথ্যা, তাহারাও শুদ্ধ চৈতম্মই; স্থুতরাং আমাকে সীমিত বা বন্ধন করিতে পারে এমন কিছুর অস্তিৎই নাই; বুঝিতে পারি যে আমা হইতেই জগতের উৎপত্তি, আমাতেই জগতের স্থিতি এবং আমাতেই জগতের লয়; অর্থাৎ শাস্ত্রে যাহাকে ব্ৰহ্ম বলা হইয়াছে, প্ৰকৃতপক্ষে আমি সেই ব্ৰহ্মই। জগুৎও প্ৰকৃতপক্ষে ব্রহ্ম বা আত্মচিতগ্রস্বরূপই। সবই সেই এক তত্ত্ব; দ্বিতীয় বস্তু কোথাও কিছু নাই। এই জ্ঞানের উদয়ে সাধক সর্বদা আত্মানন্দে প্রতিষ্ঠিত থাকেন। তিনি সম্পূর্ণ অভয় হন—কারণ তিনি এমন কোনও দ্বিতীয় বস্তু দেখিতে পান না যাহা হইতে ভয় হইতে পারে —বা যাহা হারাইয়া যাইতে পারে। তিনি সম্পূর্ণ নির্বাসন হন— কারণ তিনি এমন কোনও দ্বিতীয় বস্তু দেখিতে পান না যাহা তাহাকে পাইতে হইবে এবং তিনি সম্পূর্ণ নিশ্চেষ্ট ও বিশ্রান্ত হন-কারণ তিনি এমন কোনও অবস্থান্তর দেখিতে পান না যাহা লাভ করিবার জন্ম চেষ্টা করা যাইতে পারে। তিনি পরম শান্তির অধিকারী হন।

৩৩। যদিও আত্মা বা ব্রহ্মকে সং, চিং ও আনন্দস্বরূপ ও স্বাধার বলা হইল—তথাপি প্রকৃতপক্ষে তিনি সম্পূর্ণ নির্গুণ ও বিশেষণবিহীন (অন্তথা তিনি জ্ঞেয়—স্তরাং মিথ্যা হইয়া যান)।
উপরোক্ত শব্দগুলির সবই অল্লাধিক—প্রথমটি সর্বাপেক্ষা কম ও
শেষটি সর্বাপেক্ষা অধিক—বিশেষণাত্মক; স্মৃতরাং তাহারা ব্রহ্মকে
ঠিক ঠিক প্রকাশ করিতে পারে না। কোনও বিশেষণই কোনও
বিশেষকে সম্পূর্ণ প্রকাশ করিতে পারে না—সম্পূর্ণ নির্বিশেষ ব্রহ্মকে
তো নয়ই। এ সকল শব্দ ব্রহ্মজ্ঞানের পথে অপরিহার্য পথ-নির্দেশক
চিহ্নমাত্র; ঐ পথের যেখানে শেষ বা লক্ষ্য—সেইটাই ঠিক ঠিক
ব্রহ্ম। কোনও শব্দের দ্বারাই ব্রহ্মকে ঠিক ঠিক প্রকাশ করা যায়
না। সেই জন্মই তো শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ পরমহংসদেব বলিতেন যে
ব্রহ্মই একমাত্র বস্তু যাহা কখনও উচ্ছিপ্ত হয় নাই। মহর্ষি রমণও
বলিয়াছেন যে শব্দ নয়—মৌনই ব্রহ্মর ভাষা।

## তৃতীয় পরিচ্ছেদ

- ০৪। ঠিক ঠিক আমাদের বক্তব্যের বিষয়ীভূত না হইলেও এ বিচারের পথে চলিতে চলিতে আশে পাশে যে তুই একটা জিনিষ দেখিতে পাওয়া যায়, সে সম্বন্ধে তুই একটি কথা বলা নিতান্ত অপ্রাসন্ধিক হইবে না।
- (ক) প্রথমতঃ, জন্তা ও দৃশ্যের পার্থক্য বিচার সাংখ্য এবং পাতঞ্জল দর্শনও করিয়াছে; জন্তা (বা পুরুষ)কে শুদ্ধ চৈতত্মরূপে নির্ণয়ও করিয়াছে—কিন্তু দৃশ্যের বা আত্মাতিরিক্ত দ্বিতীয় বস্তুমাত্রের মিথ্যাত্ব নির্ণয় করিতে পারে নাই; আর সেই জন্মই বহু পুরুষের অন্তিত্বও স্বীকার করিয়াছে। দৃশ্য বা প্রকৃতির সহিত সংযোগ রূপ বন্ধনকে যাবতীয় হৃঃখের কারণ বুঝিয়া, আত্মাকে প্রকৃতি বা দৃশ্য হইতে পৃথক করিয়া সেই আত্মাতেই সমাহিত হইয়া অবস্থান করিতে উপদেশ করিয়াছে। উহাই এই মতে মুক্তি। কিন্তু আত্মা হইতে পৃথক জগৎ বা তাহার মূল যে প্রকৃতি তাহা অক্ষুণ্ণ রহিয়াছে;

অসংখ্য অন্থ পুরুষও রহিয়াছে—এই বিশ্বাস যখন মনে বা অবচেতন মনে রহিয়াই গেল তখন সাংখ্য বা পাতঞ্জল মতাবলম্বীর মুক্তি আত্যন্তিক কি করিয়া হয় তাহা বুঝা যায় না। চিরদিনই মনকে যোগবলে বিষয়চিন্তা হইতে বিরত থাকিবার প্রয়াসের প্রয়োজন থাকিয়া যায়। বিষয় আছে—এই বিশ্বাসটাই তো একটি স্ক্র বন্ধন! বেদান্তবাদী জ্ঞানী কিন্তু দৃশ্যবর্গের—নিজ্ঞ আত্মাতিরিক্ত দিতীয় বস্তুমাত্রের—মিথ্যাত্ব বুঝিয়া, অর্থাৎ তাহাদিগকেও আত্মস্বরূপ জানিয়া সর্বপ্রকার বন্ধন হইতে চিরতরে মুক্ত হইয়া যান। সাংখ্য বা পাতঞ্জল দর্শনোক্ত যোগ কিন্তু বেদান্ততত্ত্বে সমারত্ব হইবার পথে বিশেষ সহায়ক। যোগাভ্যাসের দ্বারা মনকে একাগ্র করিবার শক্তি অর্জন না করিলে অতি স্ক্র্য় যে বেদান্ত-বিচার, তাহা ধারণা করা যায় না। নিন্ধাম কর্ম এবং ভক্তি বা উপাসনাও চিত্তশুদ্ধিক্রমে বেদান্ততত্ত্ব উপলব্ধির সহায়ক। আর, বিষয়ে বৈরাগ্য সকল মতেই প্রথম ও প্রধান সাধন।

(খ) বাহ্য-জগতের মিথ্যাত্ব বৌদ্ধ ধর্মের শাখা বিশেষেও ("বিজ্ঞানবাদে") স্বীকৃত হইয়াছে। কিন্তু এ মতের দোষ এই যে ইহাতে উংপত্তি-বিনাশশীল বিষয়াকারা বুদ্ধিবৃত্তিকেই (তাঁহাদের ভাষায়, "বিজ্ঞান"কেই) চরম সত্য বলিয়া গণ্য করা হইয়াছে। আমরা পূর্বেই দেখাইয়াছি যে পরিবর্তনশীল ও দৃশ্য যে বুদ্ধিবৃত্তি তাহা কখনও চরম সত্য হইতে পারে না। তাহারও যে সাক্ষী সেই নির্বিকার আত্মাই চরম সত্য। বৌদ্ধর্মের আর এক শাখার (মাধ্যমিক) মতে বাহ্য ও আন্তর, সকল বস্তুই আসলে শৃন্য। এ মতও যে ঠিক নহে—অবিনাশী পূর্বন্ধরূপ আত্মাই যে চরম সত্য—তাহাও আমরা পূর্বেই দেখাইয়াছি। অনেকে বিশ্বাস করেন যে এ সকল মত স্বয়ং বৃদ্ধদেবের মত নহে; এ সকল মত তাহার পরবর্তীকালের বিভিন্ন বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের মত। তাঁহারা মনে করেন যে বৃদ্ধদেব স্বয়ং অদ্বৈত্বাদী ছিলেন এবং সেই

জন্মই হিন্দুগণের অনেকে তাঁহাকে অন্থতম অবতার বলিয়া স্বীকার করেন।

(গ) দৈত ও বিশিষ্টাদৈতবাদ হইতে অদৈতবাদের সিদ্ধান্ত সম্পূর্ণ অন্য রূপ হইলেও ইহাদের মধ্যে কোনও প্রকৃত বিবাদ নাই। সাধকের চিত্তের অবস্থাবিশেষে তিনটি মতবাদই সত্য বলিয়া মনে হয়। প্রত্যেক সাধকই দ্বৈত্বাদকেই প্রথমে সত্য বলিয়া মনে করেন ও সেই ভাবৈ সাধন করেন। চিত্তশুদ্ধির সহিত পরে তাহার মনে বিশিষ্টাদৈতবাদই সত্য বলিয়া প্রতিভাত হয় এবং পরিশেষে অদ্বৈতবাদেই চরম সত্য নিহিত বলিয়া বুঝিতে পারেন। অবশ্য এ তিনটি অবস্থা যে একই জন্মে হইবে তাহা নাও হইতে পারে। পূর্ব পূর্ব জন্মের বহু স্কুকৃতির বলেই সাধক শেষকালে অদ্বৈততত্ত্বের স্বাদ গ্রহণ করিতে সক্ষম হন। সাধকের চিত্তের যখন যে অবস্থা তখন তাহার পক্ষে সেই প্রকার সাধনই সার্থক ও কল্যাণকর হয়। যে সাধকের চিত্তে বৈরাগ্যের অভাব বা মান্দ্যভাব রহিয়াছে তাঁহার পক্ষে শুধু বেদাস্তবিচারের অভ্যাসে স্থফল হইবে না—বরঞ্চ কুফলও ফলিতে পারে। তাঁহার পক্ষে চিত্তশুদ্ধিকর অন্য সাধনই শ্রেয়ঃ। তবে দ্বৈত ও বিশিষ্টাদ্বৈত সাধকের পক্ষেও চরম সত্য হিসাবে অদ্বৈত তত্ত্বের প্রতি শ্রদ্ধা থাকা কল্যাণকর। অপরপক্ষে অদ্বৈতবাদী সাধকেরও দ্বৈতসাধনের প্রতি শ্রদ্ধাবান হইতে হইবে। তাঁহার স্মরণ রাখা উচিত যে সকল প্রকার সাধন বা প্রযত্ন এমন কি বেদান্ত বিচারও দ্বৈতরাজ্যেরই ব্যাপার। তিনি যেন একথাও স্মরণ রাখেন যে আত্যন্তিক ভক্তের চিত্তে স্বয়ং শ্রীভগবান কুপাপরবশ হইয়া জ্ঞানের দীপ প্রজ্ঞলিত করিয়া দেন-—অর্থাৎ, অদ্বৈতজ্ঞান প্রদান করেন। এমনকি সাধকের অন্তরে অবৈততত্ত্বে প্রীতির উদয় এবং অদ্বৈত্তসাধনের উপযুক্ত বাহ্য পরিবেশ ও সহায়তা লাভও ঈশ্বর কুপাবলেই হয়। অদ্বৈত জ্ঞান লাভের পরও জ্ঞানীর (যথা, হনুমানের) মন কখনও অহৈত ভাবে, কখনও বিশিষ্টাহৈতভাবে এবং কখনও বা দ্বৈত ভাবে থাকে; তাহাতে কিছু যায় আসে না।

(ঘ) "প্রমাণ ব্যতীত কিছুই স্বীকার করিব না"—জডবিজ্ঞানীর এই মনোভাবের সহিত অদৈতবাদীর কোনও বিরোধ নাই। ছঃখের বিষয়, জডবিজ্ঞানী প্রথম হইতেই নিজের এই প্রতিজ্ঞা ভঙ্গ করিয়া বসিয়াছেন। কারণ, অনাদি অজ্ঞানবশৃতঃ জড় জগতের অস্তিত্বকে তিনি বিনা প্রমাণেই স্বীকার করিয়া ফেলিয়াছেন। যদি তিনি তাঁহার প্রতিজ্ঞায় স্থির থাকিয়া জগতের অস্তিত্বের প্রমাণ খুঁজিতেন তবে তিনিও অদ্বৈতবাদীই হইয়া যাইতেন। জড়বিজ্ঞানী মানেন যে সকল প্রমাণের শেষ প্রতিষ্ঠা প্রত্যক্ষে বা অনুভূতিতে। গণিত বলে, "সকল গাণিতিক যুক্তি-প্রমাণই শেষ পর্যন্ত কয়েকটি সরল মৌলিক তত্ত্বের উপর প্রতিষ্ঠিত। এই তত্ত্বগুলির সত্যতা স্বভাবতঃই এত সুস্পষ্ট যে সেগুলিকে বিনা প্রমাণেই স্বীকার করা হয়। ইহাদের আর প্রমাণ সম্ভব নয়। এই তত্ত্বগুলিকে স্বতঃসিদ্ধ (axioms) বলা হয়।" যথা, ক ও খ নামক ছুইটি বস্তু যদি প্রত্যেকে গ নামক একটি তৃতীয় বস্তুর সমান হয়, তবে ক ও খ পরস্পর সমান। ইহা একটি স্বতঃসিদ্ধ বাক্য। ইহার আর প্রমাণ সম্ভব নয়। ইহার সত্যতা অনুভূতির উপর প্রতিষ্ঠিত। স্বতরাং ক ও খ-কে পরস্পর সমান বলিয়া প্রতিপন্ন করিতে হইলে, জড়বিজ্ঞানী যদি যুক্তি-প্রমাণ দ্বারা ক-কে গ-এর সহিত সমান প্রমাণ করিতে পারেন এবং খ-কেও যদি যুক্তি-প্রমাণ সহায়ে গ-এর সহিত সমান করিতে পারেন —ভবে তাহাতেই সন্তুষ্ট হন। তখন তিনি পূর্বোক্ত স্বতঃসিদ্ধের আশ্রয় গ্রহণ করিয়া বলেন যে ক ও খ পরস্পর সমান ইহা প্রমাণিত হইল।

জড়বিজ্ঞানের পদার্থবিত্যা, রসায়ন, জীববিজ্ঞান প্রভৃতি অন্যান্ত শাখা সকলও শেষ পর্যন্ত এই সকল স্বতঃসিদ্ধের উপর প্রতিষ্ঠিত। কিন্তু আমরা দেখিয়াছি যে প্রকৃতপক্ষে নিজের আত্মাই একমাত্র প্রত্যক্ষ বা অনুভূত বস্তু। অন্ত কিছুই আমার পক্ষে প্রত্যক্ষ করা সম্ভব নয়। অর্থাং আত্মাই একমাত্র স্বতঃসিদ্ধ বস্তু। স্বতরাং আত্মা ভিন্ন অন্ত কোনও বস্তুরই অন্তিত্বের প্রমাণ নাই। অধুনা স্থার জেমস্ জীনস্ প্রমুখ অনেক শ্রেষ্ঠ জড়বিজ্ঞানীও প্রায় এই সিদ্ধান্তেই পৌছিয়াছেন।

(৬) উপরে জড়-বিজ্ঞান সম্বন্ধে যাহা বলা হইল তাহার পর আর Socialism, Communism প্রভৃতি নানা জাতীয় জড় সাম্যবাদ সম্বন্ধে অধিক বলা নিপ্পায়োজন, কারণ এ সকল মতবাদও—জগৎ সত্য ( সুতরাং জাগতিক বস্তুসকলের নানাম্বও সত্য )—এই ভূল ধারণার উপর প্রতিষ্ঠিত। এ সকল মতাবলম্বীরা নিজদিগকে যুক্তি-বাদী বলিয়া দাবী করেন এবং ধর্ম ও আধ্যাত্মিকতাকে কুসংস্কার বলিয়া উড়াইয়া দিতে চান। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তাহারা নিজেরাই কুসংস্কার হইতে মুক্ত হইতে পারেন নাই। ছোটথাট ব্যাপারে যুক্তিবাদী হইয়াও তাহাদের মোলিক তত্তগুলিকে তাহারা বিনা প্রমাণেই গ্রহণ করিয়াছেন। "সকল মানুষ সমান", "আদর্শের জন্ম বা বহু ব্যক্তির কল্যাণের জন্ম ব্যক্তিগত স্বার্থ ও সুখ ত্যাগ করিতে হইবে" ইত্যাদি তত্ত্ব তাহারা প্রচার করেন, কিন্তু ইহাদের পক্ষে কোনও যুক্তি বা প্রমাণ দেখাইতে পারেন না। নিজের যে আত্মা দেই এক আত্মাই অপর সকল জীবের অন্তরেও প্রতিষ্ঠিত— অদ্বৈত্বাদের এই তত্ত্বের উপরই ঐ সকল বাক্যের তাৎপর্য লক্ষিত হয়। তথাকথিত সাম্যবাদীরা তাহাদের গোঁড়ামির জন্ম এ কথাটা বুঝিতে চান না। আর বুঝিবেনই বা কিরূপে ? জগৎকে সত্য মানিয়া প্রথমেই তাহারা মারাত্মক ভুল করিয়াছেন। জগৎ যদি সত্য হয় তবে তাহার বৈচিত্র্যও সত্য এবং মানুষে মানুষে ভেদও পারমাথিক ভাবেই সত্য হইয়া দাঁড়ায়। সেক্ষেত্রে সাম্যবাদ তো মিথ্যাবাদই হইয়া পড়ে। স্বতরাং **জড়**বাদকে স্বীকার করার ফলে জড়-সাম্যবাদীর সাম্যের চেষ্টা কখনও সম্পূর্ণ সফল বা শুভকর হইবে না। অধিকন্ত প্রকৃত সুখ ও শান্তির উৎস কোথায় তাহার সন্ধানও

তাহারা পান নাই। প্রকৃত সাম্যবাদ আধ্যাত্মিকতার উপর—অর্থাৎ একমাত্র অদ্বৈতবাদের উপরই স্থ্পতিষ্ঠিত হইতে পারে। স্বামী বিবেকানন্দ এই প্রকৃত সাম্যবাদ প্রচার করিয়া গিয়াছেন। এই সাম্যবাদেই তত্ত্ব ও প্রয়োগে (between theory and practice) সামঞ্জস্ত বিভ্যমান। জড়-সাম্যবাদ যেন প্রাণহীন দেহ।

- (চ) এ কথায় কেহ যেন মনে করিবেন না যে আমরা ধনতন্ত্রবাদকে ( Capitalism ) প্রশংসা করিতেছি। তাহাও ঐ একই
  মিথ্যার উপর প্রতিষ্ঠিত; অধিকন্ত উহাতে ভেদবৃদ্ধির অধিকতর প্রশ্রেয়
  রহিয়াছে। স্থতরাং তাহারও ফল অশুভ। যে কোনও মতবাদই
  "জগৎ ও বিষয় সকলের নানাম্ব বা ভেদ পারমার্থিকভাবেই সত্য"—
  এই মিথ্যা ধারণার উপর প্রতিষ্ঠিত ও তাহার পরিপোষক তাহাই
  মিথ্যা এবং তাহাই তুঃখপ্রদ। বাহাজগতের ভোগে প্রকৃত স্থখ তো
  নাই-ই, এমনকি তাহার অস্তিম্ব পর্যন্ত কাল্পনিক—আত্মাই একমাত্র
  সত্য বস্তু ও আনন্দস্বরূপ—এই মূল সত্যকে অস্বীকার করিলে কি
  করিয়া প্রকৃত স্থু ও শান্তি লাভ করা যাইতে পারে ? সত্য ও
  আনন্দ তুইটি পৃথক্ বস্তু নহে—উহারা একই বস্তু; এক আত্মতন্ত্রেরই
  এই তুইটি নাম। তাই আত্মাকে অর্থাৎ সত্যকে ত্যাগ করিয়া
  আনন্দ বা স্থুখ লাভ করা যায় না।
- ছে) অদৈত-বেদান্তই একমাত্র মতবাদ যাহা চরম সত্যের উপর
  প্রতিষ্ঠিত—যদিও ঐ সৃদ্ধ তত্ত্ব বৃঝিতে এবং বৃঝিয়া তাহা সর্বদা
  দৃঢ়ভাবে হাদয়ে ধারণ করিতে ও ব্যবহারে প্রতিফলিত করিতে যে
  চিত্তগুদ্ধির প্রয়োজন হয়, তাহা অর্জন করিবার জন্ম, ব্যক্তিগণের
  চিত্তগুদ্ধির তারতম্যান্মসারে ব্যবহারিক ক্ষেত্রে নানারূপ দৈতাত্মক
  সাধন-বিধি হিন্দুশাল্রে অন্মাদিত আছে। বাস্তবিকপক্ষে সকল
  সাধনই এমনকি অদৈত বেদান্ত বিচারও দৈতজগতেরই অন্তভ্তি।
  পরবর্তী যুগে হিন্দুধর্মের এই মর্মবাণী হিন্দুরা বিস্মৃত ইইয়াছিলেন
  বলিয়াই তাহাদের এই অধঃপতন; তাই হিন্দুসমাজেও এত

কুসংস্কার এবং বিভিন্ন হিন্দু সম্প্রদায়ের মধ্যে এত কলহ। হিন্দু-ধর্মের মূলতত্ত্ব যে অইছতবাদ এই কথাটি হৃদয়ঙ্গম করিতে পারিলে সমগ্র হিন্দুজাতির—এমনকি সমগ্র মানবজাতির পরম কল্যাণ সাধিত হইবে। স্বামী বিবেকানন্দ বলিতেন যে একদিন অইছতবাদকেই সমগ্র জগৎ তাহার ধর্মরূপে গ্রহণ করিবে। গোঁড়ামি বর্জিত হইলে অর্থাৎ সত্যে নিষ্ঠা থাকিলে সাধন হিসাবে সকল ধর্মই চিত্তগুদ্ধিক্রমে অইছততত্ত্বের উপলব্ধির দিকেই লইয়া যায়। এই সত্য প্রীপ্রীরামকৃষ্ণ পরমহংসদেব কর্তৃক পরীক্ষিত হইয়াছিল। অপরপক্ষে, সত্যকে বিসর্জন দিয়া শুধু গোঁড়ামির দ্বারা পরিচালিত হইলে ধর্ম যে কিরূপ মারাত্মক হইতে পারে—ধর্মের নামে জগতে যে অগণিত পাপ ও হীন কার্য অনুষ্ঠিত হইয়াছে ও হইতেছে—তাহাই তাহার প্রমাণ।

০৫। (ক) এক্ষণে কেহ কেহ প্রশ্ন করিতে পারেন যে এ অদৈততত্ত্বের আলোচনায় কি লাভ ? তাহার প্রথম ও প্রধান উত্তর এই যে সত্য কি তাহা জানিবার আগ্রহ মানুষের স্বাভাবিক—উহা তাহার মজ্জাগত—তাহার অন্তিথের সহিত একাকার প্রাপ্ত ; কারণ মানুষ স্বরূপতঃ সং—অর্থাৎ সত্যস্বরূপ ব্রহ্মই। সত্যানুস্বিংসা কোনও লাভ-ক্ষতির উপর নির্ভর করে না। জড়বিজ্ঞানী জড়জগতের সত্যসকল উদ্ঘাটনের জন্ম কত চেষ্টা, কত কষ্ট স্বীকার করেন—মৃত্যু পর্যন্ত বরণ করেন তাহা কাহারও অবিদিত নাই।

(খ) কিন্তু বেদান্ত-বিচারে যে "লাভ" নাই তাহাও নয়; বরঞ্ ইহাতেই চরম লাভ। মানুষমাত্রই অসংখ্য প্রকার হুঃখ দ্বারা পরিক্লিষ্ট। তাহার যত কিছু চেষ্টা সে সবই এই হুঃখ হইতে নিস্তার পাইয়া সুখ লাভ করিবার উদ্দেশ্যে। কিন্তু আনন্দ বা সুখ তাহার স্বরূপ— তাহার নিজ আত্মাই সুখ-স্বরূপ; সেখানে হুঃখের গন্ধ মাত্র নাই। অজ্ঞানবশতঃ মানুষ জগংকে সত্য মনে করে, দেহাদিতে আত্মভ্রম করে এবং অজ্ঞানবশতঃই জগং হইতে সুখ আহরণ করিবার চেষ্টা করে। কস্তুরী বস্তুটি কস্তুরীমূগের নিজ নাভিদেশেই থাকে, কিন্তু তাহা না জানিয়া, বাহিরে স্থান্ধের উৎস খুঁজিতে গিয়া সে রুথাই অশেষ ত্বংখ ভোগ করে। এও ঠিক সেই রকম। আনন্দ যেখানে নাই সেখানে অনুসন্ধান করিলে কি করিয়া আনন্দ মিলিবে ? সেই জন্মই তো বহির্মুখ মানব বৈজ্ঞানিক উপায়ে এত বিচিত্র ভোগ্যবস্তুর উদ্ভাবন করিয়াও প্রকৃত সুখলাভ করিতে না পারিয়া হাহাকার করিয়া ঘুরিতেছে ও বাহ্য বস্তু হইতে সুখ আহরণের চেষ্টায় পরস্পরকে হানাহানি করিতেছে। সে হানাহানি এই পারমাণবিক যুগে এমনই মারাত্মক হইতে পারে যে তাহার ফলে সমগ্র মানবজাতি পর্যন্ত জগৎ হইতে বিলুপ্ত হইয়া যাইতে পারে। অবৈততত্ত্ব একটু বিশ্বাস, একটু শ্রদ্ধা, একটু পরোক্ষ জ্ঞানও ( গ্রন্থ হইতে বা শ্রদ্ধেয় কোনও ব্যক্তির বাক্য হইতে প্রাপ্ত জ্ঞান) যদি জন্মে তবে মানুষ বাহ্য বিষয় ভোগ হইতে চরম স্থুখ লাভের রুখা চেষ্টা হইতে নিবৃত্ত হইবে; অপরকে বঞ্চিত বা ধ্বংস করিয়া নিজের সুখ লাভের নিক্ষল প্রযত্ন হইতে বিরত হইবে। অন্তরের দিকে দৃষ্টি পড়িলে ব্যক্তিগণ ক্রমে শান্ত ও সুথী হইবে এবং ব্যক্তিগণ যদি শান্ত ও সুখী হন তবে জাতিগণ এবং জগৎও ক্রমে শাস্ত ও সুখী হইবে।

- (গ) আর বিরল যে ব্যক্তি এ তত্ত্ব ঠিক ঠিক বুঝিয়া অর্থাৎ অপরোক্ষ বা উপলব্ধি করিয়া তাহা সর্বদা হৃদয়ে ধারণ করিতে সক্ষম হইবেন—তিনি জীবনুক্ত হইয়া যাইবেন। কোনও তুঃখ, কোনও ভয়ই তাহার নাই—সর্বদা আনন্দস্বরূপ আত্মাতে অবস্থিত বলিয়া তিনি সদানন্দ। শক্র, মিত্র—সকলেই তাঁহার নিকট নিজের আত্মাই। মান, অপমান; স্থুখ, তুঃখ; জনপদ, বিজন বন; কর্মচঞ্চলতা, নিঃস্তব্ধ অবসর; জন্ম, মৃত্যু—সবই তাঁহার নিকট নিজ্প আত্মানন্দসাগরের বিভিন্ন তরঙ্গমাত্র। সবই আনন্দময়।
- (ঘ) আর অতি বিরল যিনি এ তত্ত্বে একেবারে ডুবিয়া যাইবেন তাঁহার নিকট জগৎ নাই—শুধু ব্রহ্মই আছেন। তিনি তো ব্রহ্মই হইয়া যাইবেন। তাঁহার অবস্থা বাক্য-মনোতীত।

তদপেক্ষা কিঞ্চিৎ নিমূতর অবস্থা দারা ঐ অবস্থা কিঞ্চিৎ অনুমান-যোগ্য মাত্র। উহাই সুখ বা শান্তির চরম সীমা।

৩৬। (ক) এ সকল উচ্চাঙ্গের কথা ছাডিয়া যদি জনসাধারণের দৈনন্দিন জীবনযাত্রার কথাই মাত্র চিন্তা করা যায়, ভবে সেখানেও দেখা যাইবে যে ব্যক্তিগত ও জনজীবনে যাহা কিছু স্থন্দর ও কল্যাণকর তাহাই মূলতঃ অদ্বৈততত্ত্বের উপর প্রতিষ্ঠিত এবং যাহা কিছু সদাচার বলিয়া সকল সম্প্রদায়ে, সকল সমাজে ও সকল রাজনৈতিক গোষ্ঠীতে সর্ববাদিক্রমে স্বীকৃত তাহাই জ্ঞাতসারে বা অজ্ঞাতসারে অদ্বৈততত্ত্বে পঁহুছিবার সাধন। মানুষ সুখ বা আনন্দ-লাভের উদ্দেশ্য ভিন্ন একটি পদক্ষেপও করে না (তুঃখ বর্জনের চেষ্টাও সুখলাভের চেষ্টারই অন্তর্গত) এবং কোনও জাগতিক সুখেই সে তৃপ্ত নয়; আরও সুথ—অনস্ত সুখই সে চায়। অর্থাৎ বুঝিতে হইবে যে মানুষ যাহা কিছু করে তাহা অনন্ত সুখন্বরূপ আত্মা বা ব্রহ্মকে পাইবার জন্মই করে। ছোট বা খণ্ড সুখণ্ড আত্মারই আংশিক প্রকাশ ভিন্ন অপর কিছু নয়। আবার, মানুষের কৌতৃহল বা জানিবার ইচ্ছারও শেষ নাই; কোনও খণ্ডজ্ঞানেই সে তৃপ্ত নয়— সে আরও জানিতে চায়, কারণ জ্ঞানই তাহার স্বরূপ, তাহার আত্মা। অসীম, অনন্ত, চিৎসাগররূপ আত্মার সাক্ষাৎকারের পূর্বে তাহার জিজ্ঞাসা তৃপ্ত হইবার নয়। জগতে যাহা কিছু বিষয়জ্ঞান বা খণ্ডজ্ঞান তাহা ঐ জ্ঞানদাগরেরই বিভিন্ন তরঙ্গমাত্র। আবার, মানুষের দীর্ঘজীবী বা অমর হইবার আকাজফাও অদম্য কারণ সে প্রকৃতপক্ষে অজ্বর অমর আত্মাই। আরও দেখা যায়, মানুষ যে ধনে, জনে, সম্পদে, ক্ষমতায়, মানে, যশে বড় হইতে চায়, সে আকাজ্ঞারও কোনও অবধি নাই, কারণ, অজ্ঞানবশতঃ দে নিজকে ক্ষুদ্র, তুচ্ছ জীব মনে করিলেও সে যে স্বরূপতঃ ব্রহ্মই, সমগ্র বিশ্ব যে তাহা হইতেই উৎপন্ন, তাহাতেই স্থিত এবং প্রলয়কালে তাহাতেই লয় হয়—এ অদ্বৈতজ্ঞান তাহার সম্পূর্ণ লুপ্ত হইয়া যায় না; অবচেতন মনে থাকিয়া, অজ্ঞানের

আবরণ ভেদ করিয়া তাহা অবিরতই অম্পষ্টভাবে প্রকাশ পাইবার চেষ্টা করে। মানুষ যে শুধু নিজের নয়, অপরের কল্যাণও কামনা করে—তাহারও কারণ ঐ অদৈততত্ত্বই। সাধারণ মানুষও অজ্ঞাতসারে অল্লাধিক অনুভব করে যে তাহার নিজের আত্মা ও অপরের আত্মা মূলতঃ এক। অর্থাৎ, সকল মানুষই, সকল সময়ে, সকল কর্মে, জ্ঞাতসারে হউক বা অজ্ঞাতসারে হউক, ঐ সত্ত্বাস্থরূপ, চৈতন্ত্বস্থরূপ, জ্ঞানস্বরূপ ও স্বাধার আত্মা বা ব্রহ্মেরই সন্ধানে চলিয়াছে—কারণ উহাই তাহার স্বরূপ, স্বধাম। সেখান হইতে বিচ্যুত হইলেও, অর্থাৎ অজ্ঞানে উহা আংশিকভাবে আরত থাকিলেও তাহার স্মৃতি সম্পূর্ণ বিলুপ্ত হয় নাই। ঐ নিজ্ঞধানে পৌছানর পূর্বে তাহার বিশ্রাম নাই, শান্তি নাই। অজ্ঞ ব্যক্তি অন্ধের ত্যায় তাহার পথে চলিতেছে, তাই ঐ গস্তব্যে পৌছিতে পারিতেছে না। অদ্বৈত্বাদ তাহাকে চক্ষুদান করে; তাহার গন্তব্যে পৌছিতে সহায়তা করে।

- (i) দৃষ্টান্তে আসা যাউক। সত্য কথা বলা এবং ব্যবহারে সত্য পালন করাকে সকলেই ভাল কাজ বলিয়া স্বীকার করিবেন। কিন্তু তাহার কারণ কি ? মিথ্যা কথা বলিলে বা প্রবঞ্চনা করিলে যদি আমার (সাংসারিক) "লাভ" হয় তবে তাহা করিব না কেন ? অপরপক্ষে, সত্যাচরণ করিতে গিয়া যদি আমার (সাংসারিক) "ক্ষতি" হয় তবে তাহা করিব কেন ? ইহার সঠিক উত্তর শুধু অবৈতবাদই দিতে পারে। কারণ, ছোট খাট, স্থুল ব্যাপারে সাধারণ হিসাবে যাহা সত্য বলিয়া পরিচিত, দীর্ঘকাল, নিরস্তর তাহার অভ্যাস না করিলে অবৈততত্ত্বের স্থায় অতি স্ক্রে সত্য বা তত্ত্ব এক মৃহুর্তের বিদ্যুৎ ঝলকের স্থায়ও ধারণা করিবার শক্তি জন্মে না, নিরস্তর তাহা ধারণা করা তো অতি দ্রের কথা। অথচ দৃঢ়, অবৈতজ্ঞান ব্যতিরেকে প্রকৃত বা স্থায়ী সুখ বা শান্তি লাভ হয় না। তাই কথায়ও কাজে সত্যপালন অবৈতত-তত্ত্বেরই সাধন।
  - (ii) পরের জন্ম, সমাজের জন্ম, বা দেশের জন্ম বা অন্থ

কোনও উচ্চ আদর্শের জন্ম নিজের স্বার্থ বিসর্জন দেওয়াকে সকলেই মহৎ কাজ বলিয়া স্থীকার করেন। কিন্তু কেন ? কেন আমি পরের অনিষ্ট করিয়াও নিজ স্বার্থ রক্ষা করিবার চেষ্টা করিব না ? অবৈতবাদই শুধু ইহার প্রকৃত উত্তর দিতে পারে। কারণ, অবৈতবাদ শিক্ষা দেয় যে নিজের দেহ, ইন্দ্রিয়, প্রাণ, মন, বৃদ্ধি এবং অহঙ্কার যেরপ নিজ চিৎ-স্বরূপ আত্মার একটি তরঙ্গ ও উপতরঙ্গের সমষ্টি মাত্র, সেইরূপ অন্যের দেহ, ইন্দ্রিয়, প্রাণ, মন, বৃদ্ধি এবং অহঙ্কারও সেই এক আত্মারই অপর একটি তরঙ্গ ও উপতরঙ্গের সমষ্টি। সাগরের যেমন নিজের একটি তরঙ্গ ও উপতরঙ্গের সমষ্টি। সাগরের যেমন নিজের একটি তরঙ্গ অপেক্ষা অপর তরঙ্গের প্রতি পক্ষপাতিত থাকিতে পারে না, সেইরূপ ব্রহ্ম বা আত্মটততন্তের সহিত একীভূত দৃঢ় অবৈতজ্ঞানীও অপরের দেহ, প্রাণাদি অপেক্ষা নিজ দেহ, প্রাণাদিকে আপ্নতর মনে করেন না। তাঁহার নিকট সকল দেহই নিজের দেহ, সকল প্রাণই নিজের প্রাণ, সকল মনই নিজের মন।

- (iii) সরলতাও একটি সদ্গুণ বলিয়া সর্বজনস্বীকৃত। ইহার বিপরীত যে কুটিলতা, তাহাকে কেহ ভাল বলে না। এই সরলতাও সত্যের সাধন বা তাহার ফল ব্যতীত আর কিছু নয়। দীর্ঘকাল সত্যের সাধনা করিলে মানুষ স্বভাবতঃ সরল হয়। শ্রীরামকৃষ্ণ পরমহংসদেব বলিতেন যে মানুষ শেষ জ্বান সরল হয়।
- (iv) ভয় জিনিসটা সর্বত্র নিন্দিত এবং নির্ভিকতা সর্বত্র প্রশংসিত। তাহার কারণ কি ? কেন আমি হুঃখ বা মৃত্যুকে ভয় করিব না ? অবৈতবাদ ইহার উত্তর দিয়া বলে যে হুঃখ বা মৃত্যু বা অন্য কোনও ভয়ের কারণ বাস্তবে নাই; যেহেতু অভয়-স্বরূপ আত্মার অতিরিক্ত দিতীয় বস্তুর বাস্তব সত্তা নাই।
- (v) যিনি স্থাপে ও তুঃখে, লাভে ও ক্ষতিতে বা স্তাতিতে ও নিন্দায় বিচলিত হন না; শত্রুতে ও মিত্রে যাঁহার সমান প্রীতি এরূপ ব্যক্তি সর্বত্র সমাদৃত। কিন্তু কেন? কেন আমি সুখে,

লাভে বা স্তুতিতে উংফুল্ল হইয়া উঠিব নাং কেনই বা আমি ছংখে, ক্ষতিতে বা নিন্দায় বিমৰ্থ হইব নাং কেন আমি মিত্রকে ক্ষেত্র ও শত্রুকে দ্বেষ করিব নাং এ সকল প্রশাের চরম উত্তর গুধু অদৈতবাদীই দিতে পারেন। তিনি বলেন, এ সকলকে আপাতদৃষ্টিতে বিপরীতভাবাপার বস্তু বলিয়া মনে হইলেও প্রকৃতপক্ষেসকলই বিভিন্ন অনুভব মাত্র—অর্থাৎ একই চৈতন্ত সাগরের ভিন্ন তরঙ্গ মাত্র। জ্ঞানী ইহা প্রত্যক্ষ অনুভব করেন।

এক কথায়, দেহাদিতে "আমি" ও "আমার" রূপ বোধই মানুষকে একটি মাত্র দেহে আবদ্ধ করিয়া তাহাকে সঙ্কীর্ণচেতা ও স্বার্থপর করিয়া তুলে এবং উহা হইতেই লোকের যাবতীয় নীচ ও কুকর্মে প্রবৃত্তি হয়। এই দেহাত্মবোধ অর্থাৎ নিজ দেহকে প্রকৃত আমি বা আত্মা বলিয়া ভুল করাই যাবতীয় অনর্থের মূল। অদৈতবোধ সকল অনর্থের মূল এই দেহাত্মবোধকে সমূলে উৎপাটিত করিয়া সম্পূর্ণ ধ্বংস করিয়া দেয়। অপরপক্ষে যে কোনও আচরণই মানুষকে উদারচেতা করে, ব্যক্তিগত স্বার্থের উর্ধে উঠিয়া বহুকে আপন মনে করিতে সাহায্য করে, তাহাই অদ্বৈততত্ত্বের দিকে অগ্রসর হইবার একটি নিশ্চিত পদক্ষেপ—তাহা বুদ্ধিপূর্বক হউক বা অবুদ্ধিপূর্বকই হউক। তবে বুদ্ধিপূর্বক হইলে যাত্রাটি অধিকতর সহজ ও মধুর হয় এবং ভুল ভ্রান্তির দ্বারা পথভ্রষ্ট হইবার আশঙ্কা থাকে না। তাই অদ্বৈততত্ত্বের আলোচনা সকলের পক্ষেই কল্যাণকর। স্মরণ রাখিতে হইবে যে দেহাত্মবোধের উৎপত্তি অজ্ঞান হইতে এবং একমাত্র জ্ঞানের দারাই তাহাকে নাশ করা সম্ভব।

(খ) (i) অবৈতবাদ আলস্থের প্রশ্রেয় দেয় না বা সকলকেই কর্ম ত্যাগ করিতে বলে না। অবৈততত্ত্বের চরম পরিপাকে যখন এক সমরস চিদানন্দসাগরস্বরূপ ব্রহ্ম ভিন্ন অপর কোনও বস্তুর অনুভবই হয় না, তখন অবশ্য আপনা হইতেই কর্ম ত্যাগ হইয়া যায়

বটে, কিন্তু সেরূপ ব্রহ্মীভূত জ্ঞানী ব্যক্তি চিরদিনই অতি বিরল। অপর সকলকেই অধিকারীভেদে নানারপ কর্ম করিতে হয়। অদৈত তত্ত্বের স্থায় সূক্ষ্ম তত্ত্ব ধারণা করিতে হইলে যে চিত্তশুদ্ধির প্রয়োজন হয় তাহা বহু জন্ম জন্মান্তরব্যাপী দীর্ঘকাল নির্লসভাবে নিজ কর্তব্য কর্ম করিতে করিতেই অর্জন করা সম্ভব; অকালে কর্ম ত্যাগ দারা নহে। এজন্ম ব্রহ্মশান্ত্রেও অধিকারীভেদে নানারূপ কর্ম ও উপাসনার বিধান রহিয়াছে। নিমু অধিকারীর পক্ষে স্কাম কর্ম বিধেয়। উহার অভিজ্ঞতা হইতেই জীব প্রাণে প্রাণে এই শাস্ত্রবাক্যের সত্যতা উপলব্ধি করিতে পারে যে কর্ম দারা লভ্য যে সকল ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য বিষয় তাহা হইতে উৎপন্ন সুথ অকিঞ্চিৎকর, ক্ষণিক ও তুঃখমিশ্রিত। তথনই মাত্র সে বিষয়ে বৈরাগ্য বোধ করিতে আরম্ভ করে। অতঃপর ঐ সাধকের জন্ম ঈশ্বর প্রীতির উদ্দেশ্যে নিষ্কাম কর্ম ও উপাসনার বিধান। অতীব নিষ্ঠার সহিত দীর্ঘকাল এই ভাবে নিষ্কাম কর্ম ও উপাসনা করিতে করিতে যখন মনে তীত্র বৈরাগ্যের উদয় হয় এবং বুদ্ধি অতি সূক্ষ্ম ও নির্মল হয়, তখন সাধকের অদৈত তত্ত্বে আলোচনার অধিকার বা যোগ্যতা জন্ম। কর্তব্য কর্মের মধ্যেও আবার কোনও কর্ম বড় বা কোনও কর্ম ছোট নয়। পূজা-অর্চনা হউক, রাজকার্য্য হউক, যুদ্ধবিগ্ৰহ হউক, কৃষি-বাণিজ্য হউক বা সেবাদি বা অন্ত যে কোনও কর্মই হউক, নিজ নিজ কর্ম যদি পূর্বোক্ত মনোভাব লইয়া যথাযথ ভাবে সম্পাদিত হয়, তবে তাহাই চিত্তগুদ্ধিক্রমে অদ্বৈত জ্ঞান লাভের যোগ্যতার কারণ হয়। স্বতরাং অদ্বৈতবাদ সমাজ-স্থিতিরও বিরোধী নহে। ভগবান্ শ্রীকৃষণ অজুনিকে অকালে সন্ন্যাস গ্রহণ হইতে নিবৃত্ত করিয়া তাহার নিজ কর্তব্য কর্ম যে ঘোরতর যুদ্ধ—উপযুক্ত মনোভাবসহকারে তাহাই করিয়া যাইতে উপদেশ করিয়াছিলেন।

(ii) অদৈতবাদ অবশ্য বলে যে জীবনের চরম লক্ষ্য কর্ম নয়; শান্তি বা পরম বিশ্রান্তিস্বরূপ ব্রহাই সেই লক্ষ্য স্থল। কিন্তু অদৈতবাদ ইহাও শিক্ষা দেয় যে কর্মই চিত্তগুদ্ধিক্রমে সেই শান্তি, বিশ্রান্তি বা নৈন্ধ্যা লাভের উপায়। এই তত্ত্বেরই আংশিক অনুভবে আধুনিক জড় সাম্যবাদীরাও অর্থকেই শ্রামিকের কর্মের একমাত্র পুরস্কার বলিয়া মনে করেন না; শ্রামিকের শ্রমের পুরস্কার হিসাবে উপযুক্ত অবসর ও বিশ্রামেরও দাবী করেন। শ্রমই যেমন অবসর বা বিশ্রাম অর্জন করিবার উপায়, তেমনই জন্মজন্মান্তরব্যাপী কঠোর সাধনার ফলেই পরিশেষে পরম বিশ্রান্তিস্বরূপ ব্রন্ধনির্বাণ বা নৈন্ধ্যা অর্জিত হয়। কর্মীগণের মধ্যে যাহারা অদ্বৈততত্ত্বের কিঞ্চিৎ আভাষমাত্রই লাভ করিয়াছেন তাহারা যে শান্তমনা হইয়া নিজ্ক কর্ম আরও তৃপ্তির সহিত, আরও সুষ্ঠুভাবে সম্পন্ন করিবেন—তাহাও বুঝা কঠিন নয়।

অপরোক্ষ জ্ঞানে স্থ্রতিষ্ঠ হইবার পর অবশ্য জ্ঞানীর পক্ষে আর কোনও কর্ম করিবার আবশ্যকতা নাই; কিন্তু তখন কর্ম ত্যাগ করিতেই হইবে এমন কোন নিয়মও নাই। বস্তুতঃ অনেক জ্ঞানী লোকশিক্ষা বা অন্য কোনও প্রকার লোকহিতকর কর্ম লইয়া থাকেন। আর যে জ্ঞানী উহা না করিয়া সদা সর্বদা সমাহিতই থাকিতে চান—তাঁহার অবস্থিতি মাত্রই সমাজের পক্ষে পরম কল্যাণকর। তাঁহার সান্নিধ্য লোকের মনে বল ও শাস্তি দান করে এবং চিত্ত নিরুদ্বেগ হওয়ার ফলে তাঁহারা নিক্ষ নিজ্ঞ কর্তব্য কর্ম অধিকতর পরিমাণে ও অধিকতর স্ক্রারুক্রপে সম্পন্ন করিতে সক্ষম হন।

- (গ) (i) অদৈতবাদ লোককে সুখ লাভ হইতে বঞ্চিত হইতে বলে না; বরঞ্চ অধিকতম সুখ লাভ কিসে হয় তাহারই সন্ধান দেয়।
- (ii) অদৈতবাদ স্বার্থায়েষণ করিতেও বারণ করে না—বরং
  তাহাই করিতে বলে। তবে প্রকৃত স্ব ও স্বার্থ কাহাকে বলে তাহা
  বুঝাইয়া দেয়। শিক্ষা দেয় যে সমগ্র মানবজাতি, সমস্ত পশু, পক্ষী,

কীট, পতঙ্গ—সমগ্র বিশ্বে যাহা কিছু আছে সবই স্ব-এর অন্তর্গত। স্ব-এর বাহিরে কোথাও কিছু নাই।

৩৭। প্রদঙ্গক্রমে পাঠক একটি বিষয় লক্ষ্য করিয়া থাকিবেন যে একদিকে যেমন অদ্বৈতবাদই একমাত্র "সনাতন" তত্ত্ব যাহার বিন্দুমাত্র ব্যতিক্রম কোনও যুগে কোনও কালে সম্ভব নয়, অপর দিকে তেমনই ইহা একটি চরম বৈপ্লবিক তত্ত। প্রচলিত সামাজিক. রাজনৈতিক, বৈজ্ঞানিক বা আধ্যাত্মিক চিন্তাধারা অপেক্ষা অত্যন্ত পৃথক ও সাহসী মতবাদকেই বৈপ্লবিক চিম্ভাধারা বলা যায়। কিন্তু যে চিন্তা-বিচারের সিদ্ধান্ত এই যে সাধারণ লোকে যে বিশ্বজ্ঞগৎকে এত সত্য বলিয়া মনে করে সেই বিশ্বজ্বগংটাই মিথ্যা এবং জ্বন-সাধারণ যাহার অন্তিত্তেরই খবর রাখে না, সেই আত্মা বা ব্রহ্মই একমাত্র সভ্য বস্তু, সে বিচার-সিদ্ধান্ত যে কী ভীষণ ত্বঃসাহসিক ও বৈপ্লবিক তাহা আর বলিতে হইবে না। প্রচলিত অর্থে যিনি বিপ্লবী তাঁহার সাহস ও চিত্তের দৃঢ়তা দেখিয়াই লোকে বিস্ময়ান্বিত হয়; তখন প্রকৃত অপরোক্ষ জ্ঞানীর ত্যাগ, সাহস ও চিত্তের দৃঢ়তা যে কি পরিমাণ তাহা সহজেই অনুমেয়। এই দিক দিয়া বিবেচনা করিলে আচার্য গৌড়পাদ, আচার্য শঙ্কর প্রভৃতিকেই পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ বিপ্লবী বলিতে হয়। আরও পূর্ব পূর্বযুগে আমাদের প্রাচীন ঋষিরাও অবশ্য এই বৈপ্লবিক তত্ত্ব আয়ত্ত করিয়াছিলেন—কিন্তু সন্তবতঃ তথন তাঁহাদিগকে এমন প্রতিকূল পরিবেশের বিরুদ্ধে সংগ্রাম করিতে হয় নাই। বর্তমান জড়বিজ্ঞানপ্রধান যুগে পারিপার্থিক অবস্থা যে অতীব প্রতিকূল সে বিষয়ে কোনও সন্দেহ নাই, কিন্তু এ যুগেও यामी वित्वकानत्मत छात्र वीत विश्ववी मन्नामी अकाकी निःमञ्जल অবস্থায় জড়বিজ্ঞানের ব্যূহ মধ্যে প্রবেশ করিয়া সিংহবিক্রমে অদ্বৈত-তত্ত্বের ধ্বজা উড্ডীন করিয়া গিয়াছেন। অদৈত-তত্ত্বের নিজস্ব শক্তিই তাঁহার এই সাফল্যের মূল কারণ এ বিষয়ে কোনও সন্দেহ নাই। তাঁহার পরবর্তীকালে অবশ্য সোসিয়ালিজ্ম, কমিউনিজম

প্রভৃতি জড় সাম্যবাদ বহু মানব মনকে বিপ্রাপ্ত করিয়াছে ও করিতেছে, কিন্তু জড় বিজ্ঞানবাদই যখন মৌলিক তত্ত্বহিসাবে অদৈতবাদের নিকট পরাজিত, তখন জড় সাম্যবাদকে পরাভৃত করিয়া তৎস্থলে অদৈতবাদ রূপ প্রকৃত সাম্যবাদ প্রতিষ্ঠিত করা ছ্রাহ ও সময়সাপেক্ষ হইলেও অসম্ভব কার্য নহে। কিন্তু চিত্ত জ্বিক্রমে যাহারা অদৈততত্ত্বে আরোহণ করিবার সোপানস্বরূপ, সেই সকল প্রচলিত ব্যবহারিক ধর্মজগতের প্রায় সর্বস্থলেই এত কুসংস্কার ও সঙ্কীর্ণতা পুঞ্জীভূত হইয়া উঠিয়াছে এবং ধর্মধ্বজীদিগের মধ্যে প্রায়শঃ এত অজ্ঞতা, নীচতা, স্বার্থপরতা ও সঙ্কীর্ণতা দেখিতে পাওয়া যায় যে ধর্ম বস্তুটাই এখন লোকের নিকট—বিশেষতঃ তরুণদের নিকট হেয় প্রতিপন্ন হইয়া পড়িতেছে। ইহার প্রতিকারের আশু প্রয়োজন। ধর্মরাজ্যের এই আবর্জনারাশির দহনকার্যও অদৈত-জ্ঞানাগ্রির দারাই সম্ভব।

## দ্বিতীয় অধ্যায়

পণ্ডিতগণের কৃট তর্কজালের আশ্রয় না লইয়া সাধারণ সরল বিচারবৃদ্ধি দারাই যে অদৈততত্ত্বের সারমর্ম গ্রহণ করিতে পারা যায়, ইহাই দেখান এই প্রবন্ধের উদ্দেশ্য। প্রথম অধ্যায়ে যেরূপ বিচারের সহায়ে আমরা অদৈত সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছি, সরল হইলেও তাহাতে কোনও ছুর্বলতা বা ফাঁক কোনও সহজ বুদ্ধিসম্পন্ন পাঠকই দেখিবেন না বলিয়া আশা করা যায়। কিন্তু এ তত্ত্ব অতি সৃক্ষা; কারণ, আত্মা অহ্য বিষয়ের হ্যায় ইন্দ্রিয় বা মনোগ্রাহ্য কোনও বিশেষ চিহ্ন দারা জ্ঞেয় নন। স্বতরাং আমাদের ত্যায় ক্ষুদ্র ব্যক্তির পক্ষে এ ব্যাপারে কোনও ভুল-ভ্রান্তি হইল কি না এরূপ আশঙ্কা সম্পূর্ণ অমূলক নয়। স্থতরাং পূর্বোক্ত বিচার ধারা যে শুধু আমাদের স্বকপোলকল্পিত নয়, পূর্ব পূর্ব যুগের ত্যাগী, শুদ্ধ-চিত্ত তীক্ষ্ণীসম্পন্ন অদৈতবাদী মনীষীরাও যে এরপ বিচার করিয়া এরপ সিদ্ধান্তেই উপনীত হইয়াছেন, তাহা জানিতে পারিলে উক্ত বিচার ও সিদ্ধান্ত সম্বন্ধে আমরা আরও দৃঢ়নিশ্চয় হইতে পারি। স্থুতরাং এ বিষয়ে তাঁহারা কি বলিয়াছেন তাহার সন্ধান করা নিশ্চয়ই অপ্রাদঙ্গিক হইবে না। অদ্বৈতবাদী মনীষীদের মধ্যে আচার্য শঙ্করের নাম ও প্রতিভা সর্বাধিক পরিচিত। তিনিও আবার তাঁহার প্রম গুরু আচার্য গৌড়পাদের ভাবধারাকেই সমর্থন ও প্রাঞ্জল ভাষায় ব্যক্ত করিয়াছেন। স্থুতরাং এই অধ্যায়ে প্রধানতঃ আচার্য শঙ্কর ও আচার্য গৌড়পাদের এবং অল্পতঃ অপর কয়েকজন অদ্বৈতবাদী মনীষীর বক্তব্যের কিছুটা উদ্ধৃত করা হইল।

১। বিখের যাবতীয় পদার্থকে জন্তা ও দৃশ্য এই ছুই ভাগে বিভক্ত করা যায়; এ বিষয়েঃ—

দৃগ্-দৃশ্যো দ্বো পদাথো স্তঃ পরস্পরবিলক্ষণো।
দৃগ্ ব্রহ্ম দৃশুং মায়েতি সর্ববেদান্তভিণ্ডিমঃ॥

—শঙ্কর: ব্রহ্মজ্ঞানাবলীমালা: ১৮

অর্থাৎ, যাবতীয় পদার্থ তুই প্রকারেরই হয়; এক দৃক্ বা দ্রষ্টা; অপর দৃশ্য। (বিচার করিলে দেখা যায় যে) ভাহাদের মধ্যে দৃক্ বা দ্রষ্টা ব্রহ্মাই এবং দৃশ্য বা জগ্ৎপ্রপঞ্চ মায়ামাত্র—অর্থাৎ, আছে বলিয়া প্রতীত হয় মাত্র কিন্তু বাস্তবে নাই। ইহাই সকল বেদান্তের সারতত্ত্ব।

## ২। আত্মা যে শুদ্ধবোধস্বরূপ, সকল দৃশ্যের দ্রষ্টা বা সাক্ষী এবং তিনি যে অপর কাহারও দৃশ্য নন; এ বিষয়ে ঃ—

অস্তি কন্চিং স্বয়ং নিত্যমহংপ্রত্যয়লম্বনঃ।

অবস্থাত্রসাক্ষী সন্ পঞ্চকোষবিলক্ষণঃ॥ ১২৫

যো বিজানাতি সকলং জাগ্রংস্বপ্রস্থাপ্তিয়ু।

বৃদ্ধিতদ্বৃত্তিসদ্ভাবমভাবমহমিত্যয়ম্॥ ১২৬

যঃ পশ্যতি স্বয়ং সর্বং যং ন পশ্যতি কশ্চন।

যেশ্চেতয়তি বৃদ্ধ্যাদিং ন তদ্ যং চেতয়ত্যয়ম্॥ ১২৭

অহস্কারাদিদেহাস্তা বিষয়াশ্চ স্থাদয়ঃ।

বেছাস্তে ঘটবদ্ যেন নিত্যবোধস্বরূপিণা॥ ১৩০

অহস্কারাদিবিকারাস্তে তদভাবোহয়মপ্যন্ত।

সর্বে যেনান্নভূয়স্তে যঃ স্বয়ং নান্নভূয়তে।

তমাত্মানং বেদিতারং বিদ্ধি বৃদ্ধ্যা স্বস্ক্ষয়॥ ২১৪

-শঙ্কর: বিবেকচূড়ামণি

অর্থাৎ, এমন একজন আছেন যিনি নিজ সত্তায় সন্তাবান্ অর্থাৎ যাঁহার অস্তিত্ব স্বতঃসিদ্ধ, অর্থাৎ যাঁহার অস্তিত্ব অপর কাহারও জানার উপর নির্ভর করে না; যিনি সর্বদা বিভ্যমান্; যাঁহার আশ্রায়ে, অর্থাৎ যাঁহাকে অবলম্বন করিয়া "আমি" এই প্রকার প্রত্যেয় উদিত হয়; যিনি দেহ, প্রাণ, মন, বুদ্ধি হইতে এবং যে ক্ষেত্রে আনন্দ অনুভূত হয় সেই আনন্দময় কোশ হইতেও পৃথক; যিনি জাগ্রৎ, স্বপ্ন ও সুষ্প্তি—এই তিন অবস্থার সাক্ষী, অর্থাৎ যিনি জাগ্রৎ ও স্বপ্নকালে বৃদ্ধি ও বৃদ্ধিবৃত্তির অস্তিত্ব এবং সুষ্পুর্কালে তাহাদের অভাব লক্ষ্য করেন ও "আমি, আমি" এই প্রকার জ্ঞানেরও যিনি সাক্ষী; যিনি নিজে সকল বিষয় দর্শন করেন কিন্তু যাঁহাকে অপর কেহ বিষয়রপে দেখিতে পায় না; চৈতন্তস্বরূপ যাঁহার প্রতিফলনে বৃদ্ধি প্রভৃতিকে চেতন বলিয়া মনে হয়; যিনি অহঙ্কার হইতে আরম্ভ করিয়া স্থূল দেহ পর্যন্ত সব কিছু, বাহ্য বিষয়সকল এবং স্থুখ তুংখাদিকেও একটা ঘটের মতই দৃশ্য রূপে জানেন; যিনি নিত্যবোধস্বরূপ; অহঙ্কার হইতে স্থুক্ত করিয়া (মন, প্রাণ, ইন্দ্রিয়, দেহ, বাহ্য জগৎ প্রভৃতি) যাবতীয় বিকারশীল পদার্থসমূহের (জাগ্রহুও স্বপ্নকালে) প্রকাশ এবং (সুষ্প্তি ও সমাধিতে) তাহাদের অভাব বা অপ্রকাশ যাঁহার দ্বারা অন্তুত্ত হয় অথচ যিনি নিজে অপর কাহারও অন্থভবের বিষয় হন না, সকল বিষয়ের সেই বিজ্ঞাতাকেই তুমি সুস্ক্ষ্ম বৃদ্ধিসহায়ে নিজের আত্মা বলিয়া জানিবে।

## ৩। আত্মার আনন্দস্করপতা বিষয়েঃ—

(ক) আত্মার্থনে হি প্রেয়ান্ বিষয়ো ন স্বতঃ প্রিয়ঃ।
স্বত এব হি সর্বেষামাত্মা প্রিয়তমো যতঃ।
তত আত্মা সদানন্দো নাস্ত তুঃখং কদাচন॥ ১০৬
যৎ সুষ্প্তৌ নির্বিষয় আত্মানন্দোহনুভূয়তে।
শ্রুতিঃ প্রত্যক্ষমৈতিহুমনুমানং চ জাগ্রতি॥ ১০৭

—শঙ্কর: বিবেকচূড়ামণি

অর্থাৎ, নিজের প্রয়োজনেই অপর বিষয়সকল প্রিয় বলিয়া বোধ হয়; তাহাদের নিজম্ব প্রিয়ত্ব বলিয়া কিছু নাই। অধিকন্ত আত্মাই সকল বস্তু অপেক্ষা প্রিয়ত্ম। স্কুতরাং আত্মা সদানন্দ; তাঁহার কখনও কোনও তুঃখ নাই। (আত্মা আনন্দম্বরূপ বলিয়াই) সুষ্প্তি-কালে বিষয়শৃত্য আত্মানন্দ অমুভূত হয়। এ বিষয়ে শ্রুতি, প্রত্যক্ষ, ঐতিহ্য ও অনুমান—এই চতুর্বিধ প্রমাণ রহিয়াছে। (খ) ইয়মাত্মা পরানন্দঃ পরপ্রেমাম্পদং যতঃ।

মা ন ভূবং হি ভূয়াসমিতি প্রেমাত্মনীক্ষতে॥ ৮

বিভারণ্যঃ পঞ্চনীঃ প্রথম পরিচ্ছেদ

অর্থাৎ, এই (জ্ঞানস্বরূপ) আত্মা পরমানন্দস্বরূপ, কেননা ইনিই পরম প্রেমের আধার। নিজের অস্থায়ীত্বে অনিচ্ছা এবং স্থায়ীত্বে ইচ্ছাই—আত্মপ্রেমের, অর্থাৎ আত্মাই যে প্রিয়তম তাহার পরিচায়ক।

8। আত্মা আনন্দস্বরূপ হইলেও আত্মানন্দ যে অনাত্মবস্তর অনুভবের সহিত মিশ্রিত থাকায় সর্বদা স্পষ্টরূপে অনুভূত হইতে পারে না; এ বিষয়ে:—

> অধ্যেতৃবর্গমধ্যস্থপুত্রাধ্যয়নশব্দবং। ভানেহপ্যভানং ভানস্থ প্রতিবন্ধেন যুজ্যতে॥ ১২ তস্থ হেতুঃ সমানাভিহারঃ পুত্রধ্বনিশ্রুতৌ। ইহানাদিরবিদ্যৈব ব্যামোহৈকনিবন্ধনম্॥ ১৪

—বিভারণ্যঃ পঞ্চশীঃ প্রথম পরিচ্ছেদ

অর্থাৎ, ছাত্রমণ্ডলী (উচ্চৈঃস্বরে) পাঠ করিতেছে। সেই ছাত্রগণের মধ্যে নিজের পুত্র থাকিলে তাহার অধ্যয়ন শব্দ (সামান্ততঃ শব্দরূপে) জ্ঞাত হইলেও (ইহা পুত্রের অধ্যয়ন শব্দ—এইরূপ বিশেষ রূপে) জ্ঞাত হয় না। বিশেষভাবে জ্ঞানের বাধা থাকাতেই এরূপ ঘটে। ইহার কারণ নানারূপ সদৃশ শব্দের সন্মিলন। আর প্রমানন্দ্সরূপ আত্মার প্রানন্দভাবের অনুভবে যে বাধা বিভ্যমান, ভ্রান্তির একমাত্র প্রসৃতি অনাদি অবিভাই তাহার কারণ।

- ৫। দৃশ্যবর্গের যে আত্মা হইতে পৃথক্ অস্তিত্ব নাই—অর্থাৎ তাহারা যে আত্মাতেই অবস্থিত; এ বিষয়েঃ—
  - (ক) স্বপ্রদৃক্ প্রচরণ স্বপ্নে দিক্ষু বৈ দশস্ব স্থিতান্।
     অণ্ডলান্ সেদলান্ বাপি জীবান্ পশ্যতি যান্ সদ্বার ৬০

স্বপ্নৃক্চিত্তদৃশ্যাস্তে ন বিভান্তে ততঃ পৃথক্।
তথা তদৃশ্যমেবেদং স্বপ্নৃক্-চিত্তমিস্তাতে ॥ ৬৪
চরণ্ জাগরিতে জাগ্রদ্ দিক্ষু বৈ দশস্থ স্থিতান্।
অগুজান্ স্বেদজান্ বাপি জীবান্ পশ্যতি যান্ সদা॥ ৬৫
জাগ্রচিত্তেক্ষণীয়াস্তে ন বিভান্তে ততঃ পৃথক্।
তথা তদৃশ্যমেবেদং জাগ্রতশ্চিত্মিস্তাতে ॥ ৬৬

—গৌড়পাদঃ মাণ্ডুক্য-কারিকাঃ অলাতশান্তিপ্রকরণ

অর্থাৎ, স্বপ্নদর্শনকারী ব্যক্তি স্বপ্নাবস্থায় পর্যটন করিতে করিতে দশ দিকে অবস্থিত অগুজ, স্বেদজ প্রভৃতি যে সমস্ত জীবকে ( এবং অস্থান্য যাহা কিছু ) সর্বদা দর্শন করিয়া থাকেন, সে সকলই স্বপ্নদর্শীর চিত্তদৃশ্যমাত্র এবং ঐ চিত্ত হইতে কোনও পৃথক্ সত্তা তাহাদের নাই। এইরূপ, স্বপ্নদর্শীর চিত্তও আবার শুধু সেই স্বপ্নদর্শীরই দৃশ্য; স্কৃতরাং স্বপ্নদর্শী হইতে পৃথক্ অস্তিত্ব তাহার নাই। ঠিক সেইরূপ, জাগ্রং ব্যক্তিও জাগ্রদবস্থায় পর্যটন করিতে করিতে যাহা কিছু জীব ( বা অস্থা বস্তু) দর্শন করেন সে সকল তাহার চিত্তদৃশ্যমাত্র; স্কৃতরাং তাহাদের অস্তিত্ব সেই চিত্তের অতিরিক্ত নহে। ঐ চিত্তেরও, তাহার যে দ্বন্থা, সেই আত্মার অতিরিক্ত কোনও পৃথক্ সত্তা নাই।

(খ) অন্তস্থানাতু ভেদানাং তথা জাগরিতে স্মৃতম্। যথা তত্ৰ, তথা স্বপ্নে সংবৃত্ত্বেন ভিছতে ॥ ৪ স্বপ্নজাগরিতস্থানে হোকমাহুর্মনীবিণঃ। ভেদানাং হি সমত্বেন প্রসিদ্ধেনৈব হেতুনা॥ ৫

—গৌড়পাদঃ মাণ্ডুক্য-কারিকাঃ বৈতথ্য প্রকরণ

অর্থাৎ, স্বপ্ন যে মিথ্যা তাহা বলিবার কারণ এই যে স্বপ্নে যে বৈচিত্র্য-পূর্ণ বাহ্য জগৎ দৃষ্ট হয় তাহা প্রাকৃতপক্ষে বাহিরে নাই—উহা স্বপ্নদ্রষ্ঠার অন্তরেই অবস্থিত। সেই একই কারণে—জাগ্রজ্জগৎ, জাগ্রংকালে, স্বাগ্নিক জগং অপেক্ষা অধিকতর স্থানব্যাপী বলিয়া মনে হইলেও সেই জাগ্রংকালে দৃষ্ট জগংও মিথ্যা—কারণ উহারও অস্তিহ দ্রষ্টার অন্তরেই। এই স্থ্রসিদ্ধ কারণেই স্বপ্নে ও জাগরণে দৃষ্ট বৈচিত্র্যময় জগংকে সমপ্যায়ভুক্ত করিতে হয়; স্থৃতরাং স্বপ্নাবস্থা ও জাগ্রদবস্থা প্রকৃতপক্ষে একই প্রকার।

(গ) রূপং দৃশ্যং লোচনং দৃক্ তদৃশ্যং দৃক্ তু মানসম্।
দৃশ্যা ধীবৃত্তয়ঃ সাক্ষী দৃগেব ন তু দৃশ্যতে॥

—শঙ্করঃ বাক্যস্থা—১

অর্থাৎ, চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য বিষয়সকল দৃশ্য বা জ্ঞেয় এবং চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়গণ তাহাদের দ্রষ্টা বা জ্ঞাতা; ( স্বতরাং ইন্দ্রিয়গণের অতিরিক্ত বাহ্য বিষয় বলিয়া কিছু নাই—ইহাই মর্মার্থ)। সেই ইন্দ্রিয়বর্গও কিন্তু দৃশ্য এবং মন তাহাদের দ্রষ্টা; ( স্বতরাং বাহ্য জ্ঞগৎ যাহাতে অবস্থিত সেই ইন্দ্রিয়গণেরও মনের অতিরিক্ত কোনও বাস্তব সত্তা নাই।) অন্তঃকরণর্ত্তিগণও আবার দৃশ্য এবং সাক্ষী বা প্রত্যক্ চৈতন্মই তাহাদের দ্রষ্টা, ( স্বতরাং মনও প্রত্যাগাদ্মার অতিরিক্ত কোনও পৃথক্ বস্তু নয়)। দ্রষ্টা বা সাক্ষী বা প্রত্যাগাদ্মা কিন্তু আর কাহারও দৃশ্য নন; ( স্বতরাং তাহার সত্তা তাহার নিজম্ব—তিনিই একমাত্র সত্য বস্তু; বাহ্য ও আস্তর যাবতীয় দৃশ্যবর্গ তাহাতেই বিধৃত—ইহাই মর্মার্থ।)

মনোদৃশ্যমিদং দৈতং যৎকিঞ্চিৎ সচরাচরম্।
 মনসো হামনীভাবে দৈতং নৈবোপলভ্যতে ॥ ৩১
 — গৌড়পাদঃ মাণ্ডুক্য-কারিকাঃ অদৈত-প্রকরণ

অর্থাৎ, দৃশ্যমান্ চরাচরাত্মক যাহা কিছু দ্বৈত, সে সমস্তই মনঃস্বরূপ। অর্থাৎ, মনের অতিরিক্ত জগতের কোনও সতা নাই। কারণ, (সুষ্প্তি বা সমাধিকালে) যখন মন থাকে না (অ-মন হইয়া যায়) তখন দ্বৈতেরও উপলব্ধি হয় না।

(৩) স্বপ্নেহর্থশৃন্তে স্জতি স্বশক্ত্যা
ভৌজুনি বিশ্বং মন এব সর্বম্।
তথৈব জাগ্রত্যপি নো বিশেষ
ত্তৎ সর্বমেতন্ মনসো বিজ্ঞানম্॥ ১৭০
মনঃ প্রস্তে বিষয়ানশেষান্
স্থলাত্মনা স্ক্ষাত্য়া চ ভোক্তঃ।
শরীরবর্ণাশ্রমজাতিভোদান্
গুণক্রিয়াহেতুফলানি নিত্যম্॥ ১৭৭
যদি সত্যং ভবেদ্ বিশ্বং স্বয়্প্তাবুপলভ্যতাম্।
যন্নোপলভ্যতে কিঞ্চিদতোহসং স্বপ্রবন্ ম্যা॥ ২৩৪
—শঙ্করঃ বিবেকচূড়ামণি

অর্থাৎ, স্বপ্নকালে দৃষ্ট বাহ্য জগৎ ও তাহার ভোক্তা প্রকৃতপক্ষে বিজ্ঞমান্ থাকে না; মনই নিজ শক্তি দ্বারা তাহা স্থাষ্টি করিয়া লয়। জাগ্রৎকালেও ঠিক ঐরপই হইয়া থাকে। জাগ্রৎ ও স্বপ্নাবস্থার মধ্যে কোনও পার্থক্যই নাই। স্থতরাং স্বপ্নে বা জ্ঞাগরণে যাহা কিছু দেখা যায় সে সকল মনেরই বিস্তার মাত্র। শরীর, বর্ণ, আশ্রম, জাতি ইত্যাদি; বিভিন্ন বস্তু, গুণ, ক্রিয়া, হেতু, ফল ইত্যাদি স্থল ও স্ক্র্মা যে কোনও বিষয়ই ভোক্তা ভোগ করিয়া থাকেন সে সকলই সর্বদা মনই সৃষ্টি করিয়া থাকে। বিশ্ব যদি সত্যই থাকিত তবে সুষ্প্রিকালেও তাহার উপলব্ধি হইত। কিন্তু সুষ্প্রিকালে জগৎপ্রপঞ্চের কিছুরই অনুভব হয় না। স্থতরাং বুঝিতে হইবে যে সে সকল স্বপ্রবৎ মিথ্যা। [তাৎপর্য—সুষ্প্রি অর্থ মনের অভাব। জগৎ যদি মন হইতে পৃথক্ হইত, তবে মনের অভাবে জগতের অভাব হইবে কেন ? অর্থাৎ জগৎ মনোময়।]

৬। আমরা যে মনোজগৎ দেখি তাহার কারণ হিসাবেও কোন বাহাজগতের অভিত্ব সিদ্ধ হয় না : এ বিষয়েঃ— প্ৰজ্ঞপ্তেঃ দনিমিত্তত্বমিশ্যতে যুক্তিদৰ্শনাৎ। নিমিত্তস্থানিমিত্তত্বমিশ্যতে ভূতদৰ্শনাং॥ ২৫

—গৌড়পাদঃ মাণ্ডুক্য-কারিকাঃ অলাতশান্তিপ্রকরণ

অর্থাৎ, যদি যুক্তিপরায়ণ হইয়া আন্তর ব্যাপারের বা অনুভূতির বৈচিত্র্যের কারণ হিসাবে বাহ্য বিষয়ের অস্তিত্ব স্বীকারের প্রয়োজন আছে বলা হয়, তবে তাহাও ঠিক নহে। কারণ, ভাল ভাবে বিচার করিলে উক্ত তথাকথিত বাহা কারণকে কোনও প্রকৃত কারণ বলিয়াই স্বীকার করা যায় না। [তাৎপর্য—সেই তথাকথিত বাহ্য কারণের অস্তিত্বেরই বা প্রমাণ কি ? শুধু ঐ আন্তর অনুভবই তো! আন্তর অনুভবের কারণ হিসাবে যে বাহ্য বিষয়কে দাঁড় করান হইল তাহারও কারণ খুঁজিতে গিয়া সেই আন্তর অনুভবেই ফিরিয়া আসিতে হয়। অর্থাৎ আস্তর অনুভূতি-বৈচিত্র্যের কোন বাহ্য কারণ নাই। অন্তর্গ্থ অবিচ্চাই উহার কারণ। আরও কথা এই যে শুদ্ধচিত্তে পরমার্থতত্ত্বের জ্ঞান হইলে বাহ্য বিষয়কে বিষয়রূপে দর্শনই হয় না; তথন উহা জ্ঞানখণ্ডরূপেই অনুভূত হয়; অর্থাৎ উহা জ্ঞানেই পর্যবসিত হয়। অথবা ভ্রান্তিবশে রজ্জুতে দৃষ্ট সর্প যেমন ভ্রমনাশে তিরোহিত হয়, আন্তর বা বাহ্য বিষয়সকলও তদ্রূপ স্ব্যুপ্ত, সমাহিত বা জ্ঞানাবস্থায় দৃষ্টই হয় না—যেহেতু তখন ভ্ৰান্ত-দর্শন থাকে না। স্থতরাং আত্মাতিরিক্ত কোনও বিষয়ের অস্তিত্বই সিদ্ধ নয়। জ্ঞানোদয়ে বাহ্য বা আন্তর সকল অনুভবই শুদ্ধ হৈচতন্যরূপেই প্রতিভাত হয়—অর্থাৎ, আস্তর অন্তভবের বৈচিত্র্যও থাকে না।

৭। দৃশ্যবর্গ আত্মাতিরিক্ত নয়—আবার শুদ্ধচৈতলাম্বরূপ আস্মাও দৃশ্য নন—ইহা কিরূপে হইতে পারে, তাহার সমাধানে বলা হইয়াছে যে আত্মশক্তি মায়ার দারা স্পন্দিত হইলে এক এবং অদৃশ্য আত্মাই দৃশ্য, দর্শন ও দ্রষ্টা রূপে প্রতিভাত হনঃ— কল্পয়ত্যাত্মনাত্মানমাত্মাদেবঃ স্বমায়য়া।
 স এব বৃধ্যতে ভেদানিতি বেদান্ত-নিশ্চয়ঃ॥ ১২
জীবং কল্পয়তে পূর্বং ততো ভাবান্ পৃথগ্বিধান্।
বাহ্যানাধ্যাত্মিকাংশ্চৈব যথা বিজ্ঞথা স্মৃতিঃ॥ ১৬
—গৌড়পাদঃ মাণ্ড্ক্য-কারিকাঃ বৈত্থ্য-প্রকরণ

অর্থাৎ, স্বপ্রকাশ আত্মা স্বীয় মায়াশক্তিপ্রভাবে আপনিই আপনাকে বিভিন্ন পদার্থাকারে কল্লিত করেন; এবং তিনিই আবার সে সকল পদার্থ অনুভব করেন। প্রথমে "আমি কর্তা, আমি স্থুণী, আমি হুঃখী" ইত্যাদি ভাবাপন্ন [ও সমস্ত কল্লনাক্ষম] জীবের কল্লনা হয় এবং উক্ত জীব যাদৃশ বিজ্ঞান প্রাপ্ত হয়, তাদৃশই স্মৃতি লাভ করে।

(খ) ঋজু-বক্রাদিকাভাসমলাতম্পন্দিতং যথা। গ্রহণগ্রাহকাভাসং বিজ্ঞানম্পন্দিতং তথা॥ ৪৭ —গৌড়পাদঃ মাণ্ডূক্য-কারিকাঃ অলাতশান্তিপ্রকরণ

অর্থাৎ, অলাতের (জ্বলম্ভ কাষ্ঠ্যণ্ডের) পরিভ্রমণে (একটি মাত্র অগ্নিবিন্দুই) যেরূপ সরল ও বক্রাদি নানা রূপ রেখারূপে প্রকাশমান্ হয়, (অবিভাকৃত) বিজ্ঞানস্পন্দনও তদ্ধপ গ্রহণাকারে (বিষয়রূপে) ও গ্রাহকাকারে (বিষয়ী বা জ্বষ্টারূপে) প্রকাশিত হইয়া থাকে।

[ আচার্য গৌড়পাদের যুগে সিনেমার প্রচলন হয় নাই। তখন যদি সিনেমার প্রচলন থাকিত, তবে হয়তো তিনি শ্লোকটি এইভাবে রচনা করিতেন:—

> সিনেমাস্থিতসংসার আলোকস্পন্দিতং যথা। জাগ্রৎকালীনসংসারো বিজ্ঞানস্পন্দিতং তথা।

অর্থাৎ, সিনেমাতে যে জগৎ-দংসার দেখা যায় তাহা প্রকৃতপক্ষে নাই; উহা আলোকের কম্পনমাত্র। জাগ্রৎকালে দৃষ্ট জগৎ-সংসারও তদ্রপ চিৎস্পান্দন মাত্র। (গ) যথা স্তিমিতগন্তীরজলরাশৌ মহার্ণবে।
সমীরণবশাদ্ বীচি র্ন বস্তু সলিলেতরং॥ ১০
তথা হি পূর্ণ চৈতন্তে মায়য়া দৃশ্যতে জগং।
ন তরঙ্গো জলাদ্ ভিন্নো ব্রহ্মণোহন্মজ্জগন্ন হি॥ ১১
শান্তি-গীতাঃ সপ্তম অধ্যায়

অর্থাং, স্তিমিত গন্তীর জলরাশিপূর্ণ মহাসমূদ্রে সমীরণবশে উথিত তরঙ্গাদি যেরূপ জল ভিন্ন অন্থ বস্তু নহে, সেই প্রকার অধিষ্ঠান পূর্ণব্রহ্মচৈতন্তে বা আত্মায় মায়া প্রভাবে নামরূপাত্মক এই যে জগং দৃষ্ট হইতেছে তাহা ব্রহ্ম বা আত্মা ভিন্ন অন্থ কোনও পৃথক্ বস্তু নহে।

(ঘ) যথা স্বপ্নে দ্বয়াভাসং চিত্তং চলতি মায়য়।
তথা জাগ্ৰদ্ দ্বয়াভাসং চিত্তং চলতি মায়য়।॥ ৬১
অদ্বয়ঞ্চ দ্বয়াভাসং চিত্তং স্বপ্নে ন সংশয়ঃ।
অদ্বয়ঞ্চ দ্বয়াভাসং তথা জাগ্ৰন্ ন সংশয়ঃ॥ ৬২
অভূতাভিনিবেশাদ্ হি সদৃশে তৎ প্ৰপান্ততে।
বস্ত্বভাবং স বুদ্ধৈব নিঃসঙ্গং বিনিবৰ্ততে॥ ৭৯
নিবৃত্তস্থাপ্ৰবৃত্তস্থ নিশ্চলা হি তদা স্থিতিঃ।
বিষয়ঃ স হি বুদ্ধানাং তৎ সাম্যমজমদ্বয়ম্॥ ৮০
অজমনিজ্মস্বপ্নং প্ৰভাতং ভবতি স্বয়ম্॥
সকৃদ্ বিভাতো হোবৈষ ধর্মো ধাতুঃ স্বভাবতঃ॥ ৮১
—গোড়পাদঃ মাণ্ডুক্য-কারিকাঃ অলাতশান্তিপ্রকরণ

মর্থাং, স্বপ্নাবস্থায় দৃষ্ট যে দৈত তাহা প্রকৃতপক্ষে না থাকিলেও চিত্ত স্বয়ং মায়া দ্বারা স্পন্দিত হইয়া এরপ দ্বৈতাকারে প্রতিভাসমান্ হয়। সেইরপ, জাগ্রংকালেও চিত্তই মায়াবশতঃ স্পন্দিত হইয়া হৈতাকারে প্রকাশ পায়। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে এক অন্বয় চিত্তই হে স্প্রকালে দ্বৈতাকারে প্রকাশ পাইয়া থাকে, সে বিষয়ে কোনও সক্ষেহ নাই; তদ্রপ জাগ্রংকালেও এক অন্বয় চিত্তই দ্বৈতাকারে প্রকাশমান্ হয়। (বৈত বাস্তবিক অসত্য হইলেও তাহা সত্য এই ভুল ধারণার বশবর্তী হইয়াই) চিত্তের অসত্য বস্তুতে অনুরাগ জন্মে এবং সেই জন্মই চিত্ত তদনুরূপে প্রবৃত্ত হয়, অর্থাৎ অনুরঞ্জিত হয়। কিন্তু দৃশ্যের বাস্তবতা নাই ইহা যথন বুঝিতে পারে তখন সেই চিত্তই অসক্ষ, অর্থাৎ, অনাসক্ত হইয়া তাহা পরিত্যাগ করে। অসত্যবোধে বিষয় হইতে নির্ত্ত হইয়া চিত্ত পরেও (ঐ কারণেই) অন্য বিষয় গ্রহণ না করিয়া নিশ্চল হইয়া অবস্থান করে। যাহারা বুদ্ধ হইয়াছেন, অর্থাৎ পরম সত্য পদার্থ উপলব্ধি করিয়াছেন তাঁহাদের নিক্ট শুধু অজ, নির্বিশেষ, অন্বয় ব্রহ্মই প্রতীতির বিষয় হন। এ অবস্থায় জন্ম, নিজা ও স্বপ্রবিহীন আত্মা আপনা হইতেই প্রকাশিত হন—কারণ সত্যম্বরূপ আত্মা স্বয়ং-প্রকাশ, অর্থাৎ তাঁহাকে প্রকাশ করিবার জন্ম অন্য ক্ষম করে বিতীয় বস্তুর প্রয়োজন নাই।

৮। অধ্য় আত্মা বা ভ্ৰদ্ধাই যে একমাত্ৰ সভ্য বস্তু এবং জীবও যে প্ৰস্কুতপক্ষে ভ্ৰদ্ধাই , এ বিষয়ে :—

(ক) ব্রহ্ম সত্যং জগন্ মিথ্যা জীবো ব্রহ্মিব নাপরঃ। ইদমেব হি সচ্ছাত্রমিতি বেদাস্ত-ভিত্তিমঃ॥ ২১

— শঙ্কর: ব্রহ্মজ্ঞানাবলীমালা।

অ্থাৎ, ব্রহ্মাই সত্য ; জগৎ মিথ্যা এবং জীব প্রকৃতপক্ষে ব্রহ্মাই, অন্থ কিছু নয়। ইহাই উৎকৃষ্ট শাস্ত্র-সিদ্ধান্ত—ইহাই সমস্ত বেদান্তের সারভূত উচ্চনিনাদ।

(খ) ন কশ্চিজ্জায়তে জীবঃ সম্ভবোহস্থ ন বিছাতে। এতং তছুত্তমং সত্যং যত্র কিঞ্চিন্ ন জায়তে॥ ৪৮ —গৌড়পাদঃ মাণ্ডুক্য-কারিকাঃ অবৈতপ্রকরণ

> ধর্মা য ইতি জায়ন্তে জায়ন্তে তে ন তত্ততঃ। জন্ম মায়োপমং তেষাং সা চ মায়া ন বিভাতে॥ ৫৮ —গৌড়পাদঃ মাণ্ড ক্য-কারিকাঃ অলাতশান্তিপ্রকরণ

অর্থাৎ, কোনও জীবই প্রকৃতপক্ষে জন্মে না; ইহার উৎপাদকও কেহ নাই। ইহাই সেই চরম সত্য বা পরমার্থ বস্তু ব্রহ্ম, যে ব্রহ্মে কোনও কিছুই জন্মায় না। ধর্মপদবাচ্য যে সকল আত্মা বা অন্ত বিষয় জন্মে বলিয়া কথিত হয়, প্রকৃতপক্ষে তাহারা জন্মায় না। সে সকলের জন্ম মায়া-সদৃশ; আবার সেই মায়াও প্রকৃতপক্ষে নাই।

(গ) স্বয়ং ব্রহ্মা স্বয়ং বিফুঃ স্বয়মিন্দ্রঃ স্বয়ং শিবঃ।
স্বয়ং বিশ্বমিদং সর্বং সম্মাদন্তন্ ন কিঞ্চন ॥ ৩৮৮
সর্বাধারং সর্ববস্তুপ্রকাশং
সর্বাকারং সর্বগং সর্বশৃত্তাম্।
নিত্যং শুদ্ধং নিশ্চলং নির্বিকল্পং
ব্রহ্মাদ্বৈতং যথ তদেবাহমস্মি॥ ৫১৩

—শঙ্কর: বিবেকচ্ডামণি

অর্থাৎ, নিজ আত্মাই ব্রহ্মা, আত্মাই বিষ্ণু, আত্মাই ইন্দ্র, আত্মাই শিব। আত্মাই সর্ববিশ্বরূপে প্রকাশমান্। আত্মা হইতে ভিন্ন আর কিছুই নাই। বিশ্বজগতের অধিষ্ঠান, সর্ববস্তুপ্রকাশক, উপাধিভেদে সর্ববস্তুরূপে এবং সর্ব বস্তুতে বিরাজমান্, অথচ সর্বদৈতশৃন্ত, নিত্য, শুদ্ধ, নিশ্চল, নির্বিকল্প যে ব্রহ্ম আছেন, আমি সেই ব্রহ্মই।

(ঘ) অদৃশ্যং ভাবরূপঞ্চ সর্বমের চিদাত্মকম্। সারধানতয়া নিত্যং স্বাত্মানং ভাবয়েদ্ বৃধঃ॥ ১৪১

—শঙ্করঃ অপরোক্ষানুভূতি

অদৃশ্যরপেই হউক বা বিষয়রূপে প্রকাশমানই হউক—সবই একমাত্র শুদ্ধ চৈতক্মস্বরূপ নিজ আত্মাই—জ্ঞানী সর্বদা সাবধানে এই সত্য মনে রাখিবেন।

(৩) মত্তো বিনির্গতং বিশ্বং ময্যেব লয়মেয়াতি। মৃদি কুস্তো জলে বীচিঃ কনকে কটকং যথা॥ ২।১০

—অষ্টাবক্রসংহিতা

অর্থাৎ, মৃত্তিকায় কলস, জলে চেউ বা স্বর্ণে বলয়ের ন্থায় এই বিশ্ব আমা হইতেই উৎপন্ন হয় এবং আমাতেই লয় প্রাপ্ত হয়।

(চ) যৎ জং পশাসি তত্রৈকস্তমেব প্রতিভাসসে। কিং পৃথগ্ ভাসতে স্বর্ণাৎ কটকাঙ্গদনূপুরম্॥ ১৫।১৪

--অষ্টাবক্রসংহিতা

অর্থাৎ, যাহাই কিছু তুমি দর্শন কর, তাহাতে একমাত্র তুমি নিজেই শুধু প্রকাশ পাইতেছ। কটক, অঙ্গদ, নৃপুর প্রভৃতি স্বর্ণালঙ্কার কি স্বর্ণ হইতে কোনও পৃথক বস্তু ?

১। শুদ্ধ চৈত্তম বা প্রমাত্মা ভিন্ন আর কোনও কিছু কোথাও নাই—সবই শুদ্ধ চৈত্তমাত্র; এ বিষয়ে আরও কয়েকটি বাক্যঃ—

তরঙ্গফেনভ্রমবৃদ্বুদাদি
সর্বং স্বরূপেণ জলং যথা তথা।

চিদেব দেহাভাহমেস্তমেতং
সর্বং চিদেবৈকরসং বিশুদ্ধম্॥ ৩৯০
পাষাণবৃক্ষতৃণধান্তকভৃষ্করাভা
দগ্ধা ভবন্তি হি মূদ্বে যথা তথৈব।

দেহেন্দ্রিয়াস্থমনআদি সমস্তদৃশ্যং
জ্ঞানাগ্রিদগ্ধমুপ্যাতি পরাত্মভাবম্॥ ৫৬৩

--শঙ্কর: বিবেকচূড়ামণি

অর্থাৎ, তরক্ষ, ফেনা, অবর্ত, বুদ্বুদ্ প্রভৃতি সব কিছু যেমন স্বরূপতঃ জল মাত্র, সেইরূপ স্থুল দেহ হইতে আরম্ভ করিয়া অহঙ্কার পর্যন্ত এবং [দেহের বহিঃস্থ স্থুল, সৃক্ষ্ম যাবতীয়] অত্যান্ত সমস্ভ বিষয়ই একরস বিশুদ্ধ হৈতেতাই। পাষাণ, বৃক্ষ, তৃণ, ধাত্ত, তুঁষ প্রভৃতি বিভিন্ন বস্তু অগ্নিদগ্ধ হইলে যেরূপ এক মৃত্তিকাতেই পর্যবসিত হয়; সেইরূপ, অস্তবে জ্ঞানাগ্নি প্রজ্ঞালিত হইলে দেহ, ইন্দ্রিয়, প্রাণ, মন ইত্যাদি সমস্ত দৃশ্যবর্গই চিৎস্বরূপ প্রমাত্মারূপে প্রতিভাত হয়।

মহা মহা মনীষীবর্গ এইরূপ অসংখ্য বাক্যে আমাদের বিচার ও সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন। তাহার পূর্ণ বিবরণ এখানে দেওয়া সম্ভব নয়। আশা করি যাহা দেওয়া হইয়াছে তাহাই যথেষ্ট।

#### তৃতীয় অধ্যায়

দ্বিতীয় অধ্যায়ে আমরা দেখিয়াছি যে প্রথম অধ্যায়ে নিজ সরল বিচারবৃদ্ধি দারা আমরা যে সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছিলাম, সেই বিচার ধারা এবং সেই সিদ্ধান্ত বিভিন্ন শ্রেষ্ঠ অদৈতবাদী মনীযীগণ কর্তৃক সমর্থিত। স্থুতরাং আমাদের বিচার ধারা ও সিদ্ধান্ত সম্বন্ধে আর কোনও রূপ সন্দেহ থাকা উচিত নয়। কিন্তু আমাদের স্থায় সাধারণ লোকের, এমনকি বেদাস্তাচার্যদিগের চিত্তও সম্পূর্ণ নির্মল না হইতে পারে, স্নতরাং তাঁহাদিগের বিচার এবং সিদ্ধান্তও সম্পূর্ণ অভ্রান্ত না হইতে পারে—এরপে আশঙ্কা যদি কেহ করেন, তবে তত্বতরে প্রথম বক্তব্য এই যে আচার্য শঙ্কর প্রভৃতিকে সাধারণ পণ্ডিত বা আচার্যগণের মধ্যে গণ্য করা যায় না। তাঁহারা ঋষি বা অবতারতুল্য পুরুষ ; তাঁহাদের বুদ্ধির নির্মলতা সম্বন্ধে কোনও সন্দেহ থাকা উচিত নয়। সে যাহা হউক, নিত্যগুদ্ধমুক্তস্বভাব ঈশ্বরে যে ঐ প্রকার দোষ কখনও স্পর্শ করে না—একথা সকলেই স্বীকার করেন এবং স্বয়ং ঈশ্বরের বাক্যরূপ শ্রুতিবাক্যকেই আমাদের সকল সম্প্রদায়ের আচার্যগণ চরম প্রমাণরূপে গ্রহণ করিয়া থাকেন। অর্থাৎ, যে সিদ্ধান্ত শ্রুতি-সম্মত তাহাই চরম সিদ্ধান্ত। স্মৃতরাং পাঠকের মনে এ কোতৃহলের উদয় হইতে পারে যে আমাদের সিদ্ধান্ত শ্রুতিসম্মত কি না। এই কোতৃহল নিবৃত্তির জন্ম এখানে বিভিন্ন উপনিষৎ হইতে কয়েকটি বাক্য উদ্ধৃত করা হইল—যদিও, যাঁহারা আচার্য শঙ্করের রচনা কথঞ্চিৎও পাঠ করিয়াছেন, তাঁহারাই জ্ঞানেন যে আচার্য শঙ্কর সর্বত্রই তাঁহার বক্তব্যকে শ্রুতির উপর ভিত্তি করিয়াই বলিয়াছেন। আমাদের যাহা প্রতিপাগ সেই নিগুণ ব্রহ্মবাদই যে সমগ্র বেদের মুখ্য প্রতিপান্ত বিষয় তাহাতে কোনও সন্দেহ নাই-যদিও, অন্ধিকারী ব্যক্তিকে ক্রমশঃ অধিকারী করিয়া তুলিবার জম্ম অনেক ক্রিয়াত্মক ও উপাসনাত্মক, অর্থাৎ দ্বৈতাত্মক উক্তিও সেখানে দেখিতে পাওয়া যায়। কোনও সূক্ষ্ম বা উচ্চ তত্ত্বের

ব্যাখ্যা বা উপদেশ করিতে গেলে অনেক স্থুল বা নিয়তর বিষয়ের উল্লেখ প্রসঙ্গতঃ আসিয়াই যায়, কিন্তু তাই বলিয়া সেগুলি মুখ্য বক্তব্য হইতে পারে না। অদৈত-তত্ত্ব, বেদের যাহা শীর্ষস্থানীয়—সেই উপনিষদংশের অসংখ্য স্থলেই স্পষ্ট বা প্রচ্ছন্নভাবে সনিহিত আছে। তাহার সকলের উল্লেখ ও বিস্তৃত আলোচনা এখানে সম্ভব নয়—তাহার প্রয়োজনও নাই। কারণ, শুধু বা প্রধানতঃ শ্রুতিপ্রমাণ দ্বারা অদৈতবাদের প্রতিষ্ঠা করা এই ক্ষুক্ত পুস্তিকার মুখ্য উদ্দেশ্য নয়। সাধারণ, সরল, যুক্তি-বিচারও যে আমাদিগকে অদৈত-তত্ত্বই লইয়া যায়, এইটুকু প্রতিপাদন করাই বর্তমান প্রবন্ধের বিশেষ উদ্দেশ্য। তাহার সমর্থনে শ্রুতি-প্রমাণের উল্লেখ প্রসঙ্গতঃ মাত্র।

#### ॥ এক ॥

তৎপূর্বে প্রথমে শ্রীমন্তগবদ্গীতার সম্বন্ধে কিছু বলা আবশ্যক, কারণ ইহা স্মৃতি-গ্রন্থ হইলেও অনেকের মতে ইহাতে উপনিষদের সার নিহিত আছে। অধিকন্ত, এই গ্রন্থ জনসাধারণের এবং সাধকবর্গের নিকট অধিকতর স্থপরিচিত। স্বয়ং ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণের মুখনিঃস্থত বলিয়া ইহার প্রামাণ্যও সর্বজনস্বীকৃত। গীতা কিন্তু প্রধানতঃ সাধনবিষয়ক গ্রন্থ; অর্থাৎ নিছক তত্ত্ব পরিবেশনের স্থান ইহা নয়। তথাপি অদ্বৈততত্ত্বই যে গীতার মুখ্য প্রতিপান্ত বিষয় সেবিষয়ে সন্দেহের অবকাশ নাই; কারণ, যাহা অদ্বৈত-তত্ত্বের উপলব্ধির সাধন (এবং যাহা তাহাতে সিদ্ধিলাভের স্বাভাবিক ফলও বটে), সেই সর্বত্র সমতাবৃদ্ধি—শুভ, অশুভ; শক্র, মিত্র; লাভ, ক্ষতি; নিন্দা, স্তুতি; ব্রাহ্মণ, চণ্ডাল—সর্বত্র সমজ্ঞানের উপদেশ—গীতার প্রায় সকল স্থানেই দেখিতে পাওয়া যায়। অধিকন্ত, নিছক অদ্বৈততত্ত্বের উল্লেখও বহু স্থানেই রহিয়াছে। তাহার অল্প কয়েকটি মাত্র এখানে উল্লিখিত হইল।

- (ক) ব্রহ্মাই সব; ব্রহ্মা ব্যতীত অপর কিছু নাই; এ বিষয়ে:—
  - (i) ব্রহ্মার্পণং ব্রহ্ম হবিব্রহ্মাগ্রে ব্রহ্মণা হতম্।
     ব্রহ্মিব তেন গন্তব্যং ব্রহ্মকর্মসামাধিনা॥ ৪।২৪

অর্থাৎ, ব্রহ্মবিদ্ ব্যক্তি ( যদি লোক শিক্ষার জন্ম যজ্ঞাদি কর্ম করেনও তবে তিনি ) যাহা দ্বারা অগ্নিতে ঘৃত অর্পণ করা হয় তাহাকে, ঘৃতকে, অগ্নিকে এবং হোমকর্তাকে ( নিজকে ) ব্রহ্মরূপেই দর্শন করেন। এইরূপে কর্ম করিয়াও যিনি কর্তা, কর্ম, ক্রিয়া, করণ ইত্যাদি সকলকেই অভেদজ্ঞানে ব্রহ্মরূপে দর্শন করিয়া তাহাতে সমাহিত হন, তিনি ব্রহ্মই হইয়া যান।

(ii) যদা ভূতপৃথগ্ভাবমেকস্থমনুপশাতি। তত এব চ বিস্তারং ব্রহ্মসম্পান্ততে তদা॥ ১৩।৩০

অর্থাৎ, যখন সাধক ভূতগণের আপাত প্রতীয়মান পৃথক্ ভাবকে এক আত্মাতেই অবস্থিত বলিয়া দর্শন করেন এবং আত্মা হইতেই সকল ভূতের বিকাশ উপলব্ধি করেন, তখন তিনি ব্রহ্মস্বরূপ হইয়া যান।

(iii) সর্বভৃতেয় ্ য়েইনকং ভাবমব্যয়মীক্ষতে।
 অবিভক্তং বিভক্তেয় তজ ্ জ্ঞানং বিদ্ধি সাত্তিকম্॥
 ১৮।২০

অর্থাৎ, যে জ্ঞান দ্বারা অব্যক্ত হইতে স্থাবর পর্যন্ত নানা রূপে প্রতীয়মান্ সকল বস্তুতে এক অবিভক্ত আত্মবস্তুরই দর্শন হয়, সেই জ্ঞানকেই সাত্ত্বিক ( অর্থাৎ শ্রেষ্ঠ ) জ্ঞান বলিয়া জ্ঞানিবে।

(খ) অবতার পুরুষগণ নিজকে ব্রহ্ম হইতে অভিন্ন জানিয়া নিজেই সব কিছু হইয়াছেন এইরূপ অনুভব করেন; অর্থাৎ, সব কিছুর মধ্যেই নিজকেই দর্শন করেন; এ বিষয়ে:—

> ময়া ততমিদং দৰ্বং জগদব্যক্তমূৰ্তিনা। মংস্থানি দৰ্বভূতানি ন চাহং তেম্বস্থিতঃ॥ ৯।৪

অর্থাৎ, অব্যক্তমূর্তি (ইন্দ্রিয়ের অগোচর) আমার দারা এই বিশ্বচরাচর পরিব্যাপ্ত। ব্রহ্মাদি স্তম্ব পর্যন্ত সকল ভূত আমাতে অবস্থিত— কিন্তু আমি সে সকলকে আশ্রয় করিয়া নাই। (শ্রীকৃঞ্জের উক্তি)

- (গ) শুধু অবতার পুরুষগণই যে এরূপ অনুভব করেন তাহা নয়, অপর জ্ঞানযোগীদের অনুভবও ঐ প্রকার; এ বিষয়ে:—
  - (i) সর্বভূতস্থমাত্মানং সর্বভূতানি চাত্মনি। ঈক্ষতে যোগযুক্তাত্মা সর্বত্র সমদর্শনিঃ॥ ৬।২৯

অর্থাং, সমাধিবান্ পুরুষ সর্বত্র ব্রহ্মদর্শন করিয়া সর্বভূতে নিজের আত্মাকে এবং নিজ আত্মাতেই সর্বভূতকে অবস্থিত বলিয়া দর্শন করেন।

> (ii) সর্বভূতস্থিতং যো মাং ভজত্যেকত্বমাস্থিতঃ। সর্বথা বর্ত্তমানোহপি স যোগী ময়ি বর্ততে॥ ৬।৩১

অর্থাৎ সর্বভূতে অবস্থিত বাস্থদেব আমাকে স্বীয় আত্মারূপে অভেদ জ্ঞানে যিনি ভজনা করেন, অর্থাৎ আমি বাস্থদেবই—এইরূপ অপরোক্ষাত্মভব করেন, সেই যোগী প্রারন্ধবশে যে কোনও অবস্থায় বিভ্যমান্ থাকিয়াও প্রকৃতপক্ষে আত্মাতেই অর্থাৎ ব্রহ্মস্বরূপেই অবস্থান করেন।

#### । छुटे ॥

এক্ষণে আমরা কয়েকটি প্রধান প্রধান উপনিষৎ হইতে কিছু বাক্য উদ্ধৃত করিব।

- ৩ক্ল-যজুর্বেদান্তর্গত ঈশোপনিষৎ হইতেঃ—
  - ক) যস্ত সর্বাণি ভূতানি আত্মগ্রেগারুপশ্রতি।
     সর্বভূতেষু চাত্মানং ততো ন বিজুগুপ্সতে॥ ৬

অর্থাৎ, যিনি (যে জ্ঞানী ব্যক্তি) সকল বস্তুকেই নিজের আত্মাতে

এবং সকল বস্তুতেই নিজের আত্মাকে দর্শন করেন, তিনি, সেই দর্শনের ফলে কাহাকেও ঘুণা করেন না।

(খ) যশ্মিন্ সর্বাণি ভূতান্তাবৈ আবাভূদ্ বিজানতঃ।
তত্র কো মোহঃ কঃ শোক একত্বমনুপশ্যতঃ॥ ৭

অর্থাৎ, যে কালে, অর্থাৎ জ্ঞান লাভের পর যখন সমুদয় বস্তু জ্ঞানীর আত্মাই হইয়া গেল, সে অবস্থায় সেই একমাত্র তত্ত্বদর্শনকারীর নিকট মোহই বা কি আর শোকই বা কি ?

#### ২। সামবেদান্তর্গত কেনোপষিৎ হইতেঃ—

ন তত্র চক্ষুর্গচ্ছতি ন বাগ্ গচ্ছতি নো মনঃ।
ন বিল্লোন বিজানীমো যথৈতদন্দীয়াং॥ ১০
অর্থাং, সেখানে নয়ন গমন করে না, বাক্য গমন করে না, মনও
যাইতে পারে না; স্থতরাং উক্ত ব্রহ্ম কিরূপ তাহা জানি না বা
কিরূপে উহা অপরকে বুঝাইতে হয় তাহাও জানি না।

#### ৩। কুষ্ণযজুৰ্বেদান্তৰ্গত কঠোপনিষ্ণ হ**ই**তে ঃ—

অর্থাৎ, ছজ্জেররপে অবস্থিত, হাদয়গুহায় প্রতিষ্ঠিত ও অনর্থসঙ্কুল দেহে অনুপ্রবিষ্ট বলিয়া যে আত্মাকে অতি কণ্টে অনুভব করা যায়, ধীর ব্যক্তি সেই সনাতন ও স্বপ্রকাশ আত্মাকে নিদিধ্যাসনসহায়ে সাক্ষাৎ করিয়া সুখহুঃখ হইতে মৃক্ত হন।

(খ) ন জায়তে ম্রিয়তে বা বিপশ্চিন্
নায়ং কুতশ্চিন্ন বভূব কশ্চিং।
অজো নিত্যঃ শাশ্বতোহয়ং পুরাণো
ন হন্সতে হন্সমানে শরীরে॥ ১া২।১৮

অর্থাৎ, আত্ম-তত্ত্বাভিজ্ঞ ব্যক্তি জানেন যে ব্রহ্ম বা আত্মার জন্ম নাই, মৃত্যুও নাই। এই আত্মা অন্য কিছু হইতে উৎপন্ন হন নাই; ইহা হইতেও অন্য কিছু উৎপন্ন হয় নাই। এই আত্মা জন্মহীন, নিত্য, শাশ্বত ও পুরাণ। শরীর নিহত হইলেও আত্মার নাশ হয় না।

(গ) যেন রূপং রসং গন্ধং শব্দান্ স্পর্শাংশ্চ মৈথুনান্। এতেনৈব বিজানাতি কিমত্র পরিশিয়াতে॥ এতদ বৈ তং॥ ২।১।৩

অর্থাৎ, এই যে জ্ঞানস্বরূপ আত্মার দ্বারা জীব রূপ, রুস, গন্ধ, শব্দ, স্পর্শ ও পরস্পরসংযোগোদ্ভূত সুখ অবগত হয়, সেই আত্মার নিকট কোন্ বস্তু অজ্ঞাত থাকিতে পারে ? ইনিই (নচিকেতার জিজ্ঞাসিত) সেই আত্মা। (অর্থাৎ, আত্মাই সর্বজ্ঞ)।

(ঘ) মনসৈবেদমাপ্তব্যং নেহ নানান্তি কিঞ্চন।

মুত্যোঃ স মৃত্যুং গচ্ছতি য ইহ নানেব পশ্যতি ॥ ২।১।১১

অর্থাৎ, (বিশুদ্ধ) মন দারাই এই ব্রস্কৈকছ জ্ঞান লাভ করিতে হয়। এই ব্রস্কো কিছুমাত্র ভেদ বা নানাছ নাই। যে এই ব্রস্কো নানা-ভাবের স্থায় দর্শন করে, সে লোক মৃত্যুর পর মৃত্যুপ্রাপ্ত হয়—অর্থাৎ জন্মমৃত্যু প্রবাহের অধীন থাকিয়া যায়।

(ঙ) পুরমেকাদশদারমজস্থাবক্রচেতসঃ। অনুষ্ঠায় ন শোচতি বিমুক্ত\*চ বিমুচ্যতে॥ এদদৈ তং॥ ২।২।১

অর্থাৎ, জন্মরহিত নিত্যাকৈতক্সস্বরূপের (আত্মার) একাদশ দারযুক্ত একটি নগর (দেহ) আছে। সেই পুরস্বামীর (সম্যাগ্ বিজ্ঞানপূর্বক) ধ্যান করিয়া (সাধক) ইহজন্মেই মুক্ত হইয়া যান এবং দেহপাতের পর কৈবল্য প্রাপ্ত হন, অর্থাৎ আর জন্ম গ্রহণ করেন না। ইনিই সেই আত্মা। (চ) অগ্নির্যথৈকো ভূবনং প্রবিষ্টো রূপং রূপং প্রতিরূপো বভূব। একস্তথা সর্বভূতান্তরাত্মা রূপং রূপং প্রতিরূপো বহিশ্চ॥ ২।২।১

অর্থাৎ, যেরূপ একই অগ্নি পৃথিবীতে প্রবেশ করিয়া বিভিন্ন দাহ্য বস্তুর আকার অনুযায়ী তদনুরূপ প্রতীয়মান হইয়া থাকে, সেইরূপ সর্বভূতের অস্তুরস্থ আত্মা এক হইয়াও ভিন্ন ভিন্ন জীব দেহে অনুপ্রবিষ্ট হইয়া তাহাদের সদৃশ হইয়াছেন। তথাপি তিনি তাহাদের দারা অস্পৃষ্ট হইয়া তদতিরিক্ত নির্বিকাররূপেই রহিয়াছেন।

(ছ) যদা সর্বে প্রমুচ্যন্তে কামা যেহস্ত হৃদি প্রিতা। অথ মর্তোহ্বতাত্র ব্রহ্ম সমশ্রতে॥ ২।৩।১৪

অর্থাৎ, সাধকের হৃদয়ে যে সকল কামনা আঞ্জিত আছে, সে সকল যখন দূরীভূত হয়, তখন মরণশীল এই মানবই অমর হয় এবং এই দেহেই ব্রহ্মকে সম্ভোগ করেন, অর্থাৎ ব্রহ্মস্বরপই হইয়া যান।

#### ৪। অথর্ববেদান্তর্গত প্রশ্নোপনিষৎ হইতেঃ—

এষ হি দ্রপ্তা, স্প্রষ্টা, শ্রোতা, ঘ্রাতা, রসয়িতা, মস্তা, বোদ্ধা, কর্তা, বিজ্ঞানাত্মা পুরুষঃ। পরেহক্ষরে আত্মনি সম্প্রতিষ্ঠতে॥ ৪।৯

অর্থাৎ, এই সর্বাধার আত্মাই (উপাধিযোগে জীবদেহে) দ্রষ্টা, স্পর্শকর্তা, শ্রোতা, আত্মাণকর্তা, আস্বাদকর্তা, মননকারী, নিশ্চয়কারী, কর্তা ও বিজ্ঞাতৃস্বরূপ পুরুষ। সেই পুরুষই (উপাধিবিলয়ে) অক্ষর পরমাত্মায় সম্প্রতিষ্ঠিত হন।

#### ৫। অথর্ববেদান্তর্গত মুণ্ডকোপনিষৎ হইতে:—

(ক) ভিভাতে হৃদয়গ্রন্থিশ্চিভান্তে সর্বসংশয়াঃ। ক্ষীয়ন্তে চাস্ত কর্মাণি তন্মিন্ দৃষ্টে পরাবরে॥ ২।২।৯

অর্থাৎ, কার্য ও কারণরূপী সেই পর্মাত্মা দৃষ্ট হইলে উক্ত

সাক্ষাৎকারীর হাদয়ের গ্রন্থি বিনষ্ট হয়, সকল সংশয় ছিন্ন হয় এবং কর্মসমূহ ক্ষয়প্রাপ্ত হয়।

(খ) ব্রক্ষৈবেদময়তং পুরস্তাদ্ ব্রহ্ম পশ্চাদ্ ব্রহ্ম দক্ষিণতশ্চোত্তরেণ।
অধশ্চোধর্শ প্রস্তাং ব্রক্ষিবেদং বিশ্বমিদং বরিষ্ঠম্॥ ২।২।১২
অর্থাৎ, অয়তস্বরূপ এই ব্রহ্মই পুরোভাগে, ব্রহ্মই পশ্চাদ্ভাগে,
ব্রহ্মই দক্ষিণে ও উত্তরে, অধঃ ও উর্ধ্বেদিকে ব্যাপ্ত রহিয়াছেন।
[ অধিক কি, নামরূপবিশিষ্টরূপে অবভাসমান ] এই বিশ্বজ্ঞাৎ এই
শ্রেষ্ঠতম ব্রহ্মই।

# ৬। অথববেদান্তর্গত মাণ্ডুক্যোপনিষৎ হইতেঃ—

সর্বং হেতদ্ ব্রহ্ম ; অয়মাত্মা ব্রহ্ম ⋯ ॥ ২

অর্থাৎ, এই সমস্তই বন্ধ ; এই আত্মা বন্ধ (সূতরাং প্রত্যাত্মাই বিশ্বজগৎ রূপে অবভাসমান্)।

### ৭। কৃষ্ণ যজুর্বেদান্তর্গত তৈত্তিরীয়োপনিষৎ হইতে :—

- (ক) ···সত্যং জ্ঞানমনন্তং ব্রহ্ম···॥ ২।১।৩
  অর্থাং, ব্রহ্ম সত্যস্বরূপ, জ্ঞানস্বরূপ ও অনন্তস্বরূপ।
  - (থ) · · · রসো বৈ সঃ। রসং হেত্বায়ং লদ্ধ্বানন্দী ভবভি· · ॥ ২।৭

অর্থাৎ, তিনি (ব্রহ্ম) রসস্বরূপ (আনন্দস্বরূপ)। এই জীব সেই রসকে লাভ করিয়াই আনন্দিত হয়।

(গ) · · · যদা হোবৈষ এতস্মিন্নদৃশ্যেহনাম্ম্যেই নিরুক্তেইনিলয়নেইভয়ং প্রতিষ্ঠাং বিন্দতে। অথ সোইভয়ংগতো ভবতি। যথা হোবৈষ এতস্মিন্নুদরস্তরং কুরুতে। অথ তস্থা ভয়ং ভবতি। · · · ২।৭

অর্থাৎ, যখনই সাধক এই দর্শনাতীত, অশরীর, অনির্বাচ্য, নিরাধার বস্তুতে নির্ভিকরূপে স্থিতি লাভ করে তখনই সে অভয় প্রাপ্ত হয়। যখনই অবিদান্ সাধক এই ব্রহ্মে অল্পমাত্রও ভেদ দর্শন করেন তথনই তাহার ভয় হয়।

(ঘ) যতো বাচো নিবর্তম্ভে। অপ্রাপ্য মনসা সহ।
আনন্দং ব্রহ্মণো বিদ্বান্। ন বিভেতি কুতশ্চন ॥ ইতি।
এতং হ বাব ন তপতি। কিমহং সাধু নাকরবম্।
কিমহং পাপমকরবমিতি।
স য এবং বিদ্বানেতে আত্মানং স্পূণুতে।
উভে হোবৈষ এতে আত্মানং স্পূণুতে।
য এবং বেদ। ইত্যুপনিষং॥ ২।১

অর্থাৎ, যে ব্রহ্মকে প্রকাশ করিতে অক্ষম হইয়া বাক্যসমূহ ও মন প্রতিনিবৃত্ত হয়, সেই ব্রহ্মের স্বরপভূত আনন্দকে যিনি জানিয়াছেন তিনি আর কোনও কিছু হইতেই ভীত হন না। কেন আমি উত্তম কর্ম করি নাই, কেন আমি অসৎ কর্ম করিয়াছিলাম—এই প্রকার পশ্চাত্তাপ শুধু সেই জ্ঞানী ব্যক্তিকেই সন্তপ্ত করে না—যিনি এই প্রকার ব্রহ্মজ্ঞ হইয়া আপনাকে পরিভৃগ্ত করিয়াছেন; কারণ যিনি এইরূপ জ্ঞানবান, তিনি ঐ উভয়কেই, অর্থাৎ উত্তম কর্মের অনুষ্ঠান ও পাপ কর্মের অনুষ্ঠানকে আননন্দস্বরূপ নিজ আত্মা বলিয়াই মনে করিয়া থাকেন। ইহাই পরম রহস্থ ব্রহ্মবিতা।

(ঙ) যতো বা ইমানি ভূতানি জায়স্তে। যেন জাতানি জীবস্তি। যং প্রয়স্ত্যভিসংবিশস্তি। তদ বিজিজ্ঞাসস্ব। তদ ব্রহ্মেতি···॥ ৩।১

অর্থাৎ, যাঁহা হইতে এই নিখিল ভূতবর্গ উৎপন্ন হয়, উৎপন্ন হইয়া যাঁহা দারা জীবিত থাকে এবং বিনাশকালে যাঁহাতে বিলীন হয়, তাঁহাকেই জানিতে ইচ্ছা কর; তিনিই ব্রহ্ম। (চ) আনন্দো ব্ৰহ্মেতি ব্যজ্ঞানাং।
আনন্দাদ্যোব খৰিমানি ভূতানি জায়ন্তে।
আনন্দেন জাতানি জীবস্তি।
আনন্দং প্ৰযন্ত্যভিসংবিশন্তীতি। · · ·

৩৬

অর্থাৎ, আনন্দই ব্রহ্ম ইহা জানিলেন। কারণ, এই সমস্ত ভূত আনন্দ হইতেই উৎপন্ন হয়; উৎপন্ন হইয়া আনন্দ দ্বারাই জীবিত থাকে এবং বিনাশকালে আনন্দেই বিলীন হয়।

#### ৮। ঋগ্বেদান্তর্গত ঐতরেয়োপনিষৎ হইতেঃ

এষ ব্রহ্ম, এষ ইন্দ্রং, এষ প্রজাপতিং, এতে সর্বে দেবাং, ইমানি চ পঞ্চমহাভূতানি—পৃথিবীবায়ুরাকাশ আপো জ্যোতীংবীত্যেতানি, ইমানি চ ক্ষুদ্রমিপ্রাণীব বীজানি, ইতরাণি চেতরাণি চ অওজানি চ জারুজানি চ স্বেদজানি চোদ্ভিজানি চ, অশ্বা গাবং পুরুষা হস্তিনং, যং কিঞ্চেদং প্রাণি জঙ্গমং চ পতত্রি চ যচ্চ স্থাবরম্; সর্বং তং প্রজ্ঞানেত্রং প্রজ্ঞানে প্রতিষ্ঠিতং প্রজ্ঞানেত্রো লোকং, প্রজ্ঞা প্রতিষ্ঠা, প্রজ্ঞানং ব্রহ্ম॥

অর্থাৎ, এই প্রজ্ঞানস্বরূপ আত্মাই হিরণ্যগর্ভ; ইনিই দেবরাজ ইন্দ্র; ইনিই বিরাট; ইনিই এই সকল দেবতা; ইনিই সকল পঞ্চমহাভূত—পৃথিবী, বায়ু, আকাশ, জল ও তেজ; এবং অপর জীবগণের উৎপাদক ক্ষুদ্র প্রাণীসকল; অধিকন্ত সকল সচল ও অচল সমস্তই, অর্থাৎ, অগুজ, জরায়ুজ, স্বেদজ, উদ্ভিজ্ঞ জীব—অশ্ব, গো, মনুয়া ও হস্তিসমূহ এবং যে সকল প্রাণী পায়ে চলে বা আকাশে উড়ে, অথবা যাহারা অচল—এ সমস্তই ইনি। প্রজ্ঞানই তৎসমূহকে সন্তা দান করেন ও নিয়মিত করেন; প্রজ্ঞানেই তাহারা প্রতিষ্ঠিত; সমস্ত লোকই প্রজ্ঞানে প্রতিষ্ঠিত; প্রজ্ঞানই ব্রহ্ম।

# ১। কৃষ্ণযজুর্বেদান্তর্গত খেতাখভরোপনিষৎ হইতেঃ

(ক) বেদাহমেতং পুরুষং মহান্ত-মাদিত্যবর্ণং তমসঃ পরস্তাং। তমেব বিদিত্বাহতিমৃত্যুমেতি নাল্যঃ পন্তা বিল্লতেহয়নায়॥

৩৷৮

অর্থাৎ, স্বপ্রকাশ ও অজ্ঞানাতীত এই সর্বব্যাপী পুরুষকে আমি জানিয়াছি। তাঁহাকে জানিলেই (লোক) মৃত্যু অতিক্রম করিতে পারে। প্রমার্থ লাভের অপর কোনও উপায় নাই।

থে) মায়াং তু প্রকৃতিং বিভান্ মায়িনন্ত মহেশ্বরম্।
তন্তাবয়বভূতৈন্ত ব্যাপ্তং সর্বমিদং জগং॥
৪।১০
অর্থাং, ( যাহাকে জগতের উৎপাদক বলা হয় সেই ) প্রকৃতিকে
মায়া বলিয়া জানিবে এবং পরমেশ্বরকে মায়াধীশ বলিয়া জানিবে।
সেই পরমেশ্বরের অবয়বরূপে কল্লিত বস্তুদকল দ্বারাই এই সমস্ত
জগং পূর্ণ হইয়া রহিয়াছে।

(গ) একো দেবঃ সর্বভূতেষু গৃঢ়ঃ
সর্বব্যাপী সর্বভূতান্তরাত্মা।
কর্মাধ্যক্ষঃ সর্বভূতাধিবাসঃ
সাক্ষী চেতা কেবলো নিগুর্ণশ্চ॥

৬।১১

অর্থাৎ, অদ্বিতীয়, জ্যোতিঃস্বরূপ ( অর্থাৎ স্বপ্রকাশ ) পরমাত্মা সর্ব-প্রাণীতে প্রচ্ছন্নভাবে অবস্থিত রহিয়াছেন। তিনি সর্বব্যাপী, সকল প্রাণীর অন্তরাত্মা, কর্মাধ্যক্ষ, সর্বভূতের অধিষ্ঠান, সর্বসাক্ষী, চেতয়িতা ( চৈতন্ত্যাভিব্যক্তির কারণ ), নিরুপাধিক ও নিগুর্ণ।

#### ১০। সামবেদান্তর্গত ছান্দোগ্যোপনিষৎ হ**ই**তে:—

(ক) সর্বং খলিদং ত্রহ্ম ⋯ ॥

**917817** 

অর্থাৎ, এই সমস্ত জগৎ স্বরূপতঃ ব্রহ্মই।

(খ) যথা সোমৈয়কেন মৃংপিণ্ডেন সর্ব মৃন্ময়ং বিজ্ঞাতং স্থাদ্ বাচারস্ভণং বিকারো নামধেয়ং মৃত্তিকেত্যেব সত্যম্॥ ৬।১।৪

অর্থাৎ, হে সৌম্য, যেমন একটি মুৎপিণ্ডের দারা মৃত্তিকার পরিণামভূত সমস্তই জানা যাইতে পারে—কারণ, সমস্ত বিকারই বাগাবলম্বনে অবস্থিত নামমাত্র, কেবল মৃত্তিকাই সত্য।

- (সেইরূপ, শুদ্ধটৈত অস্বরূপ আত্মা ব্রহ্মই একমাত্র সত্য বস্তু। নামরূপ মিথ্যা। নামরূপাত্মক জগৎরূপে তিনিই প্রকাশ পাইতেছেন। স্তরাং চিৎ-স্বরূপ নিজ আত্মাকে জানিলেই সব কিছু জানা হইল— ইহাই ভাবার্থ।)
- (গ) সদেব সোম্যেদমগ্র আসীদেকমেবাদ্বিতীয়ম্…॥ ৬।২।১ অর্থাৎ, হে সৌম্য, স্টির পূর্বে এই জগৎ এক অদ্বিতীয় সদ্রূপে বিভামান্ ছিল।
- ্ঘ) সূত্র এষোহণিমৈতদাত্ম্যমিদং সর্বং তৎ সত্যং সূত্রাত্রা ভর্মসি শ্বেতকেতো⋯॥ ৬৮।৭

মর্থাং, সেই যে (সদাখ্য) সূক্ষ্ম (কারণ) তাঁহারই দ্বারা এই দমস্ত জগং আত্মবান্; তিনিই প্রমার্থ সত্য, তিনিই আত্মা। হে শ্বেতকেতো, তুমিই সেই সং (বা ব্রহ্ম)।

(ঙ)···তরতি শোকমাত্মবিদ্···। ৭।১।৩ হর্ষাৎ, আত্মবিদ্ শোক অভিক্রেম করেন।

(চ) যদা বৈ সুখং লভতেঽথ করোতি নাসুখং লক্বা হরোতি···॥ ৭।২২।১

হর্ধঃ, যখন কেহ সুখলাভ করেন তখন (চিত্তের একাগ্রতা লাধনাদি) কর্তব্যসাধনে অগ্রসর হন, সুখলাভ না করিয়া কেহ কর্তব্যসাধনে অগ্রসর হন না। (ছ) যো বৈ ভূমা তৎ সুখং, নাল্লে সুখমন্তি, ভূমৈব সুখং, ভূমা ছেব বিজিজ্ঞাসিতব্য ইতি⋯॥ ৭।২৩।১

যত্ৰ নাম্যৎ পশ্যতি নাম্যচ্ছণোতি নাম্যদ্ বিজ্ঞানাতি স ভূমা২থ যত্ৰাম্যৎ পশ্যত্যমাচ্ছণোত্যমাদিজানাতি তদল্লং যো বৈ ভূমা তদম্তমথ যদল্লং তন্মৰ্ত্যং…॥ ৭।২৪।১

অর্থাৎ, যাহা ভূমা তাহাই সুথ; অল্লে সুথ নাই, ভূমাই সুথ। ভূমাকে কিন্তু জানিবার জন্ম ইচ্ছা করিতে হইবে। যাহাতে কেহ অপর কিছু দেখে না, অপর কিছু শুনে না, অপর কিছু জানে না, তিনিই ভূমা; আর যাহাতে অন্থ কিছু দেখে, অন্থ কিছু শুনে, অন্থ কিছু জানে—তাহাই অল্ল। যিনি ভূমা তিনিই অন্থত; আর যাহা অল্ল তাহাই মর…( অবিভাবন্থায়ই দৈতের দর্শন, শ্রবণ ও জ্ঞান হয়। ভূমাতে অর্থাৎ আত্মাতে বা ব্রেন্দো এই দ্বিত নাই—স্ক্তরাং জ্ঞানাবন্থার তাদৃশ দর্শনাদিও নাই)।

(জ) স এবাধস্তাৎ স উপরিষ্টাৎ স পশ্চাৎ স পুরস্তাৎ স দক্ষিণতঃ স উত্তরতঃ স এবেদং সর্বমিত্যথাতোহহস্কারাদেশ এবাহমেবাধস্তা- দহমুপরিষ্টাদহং পশ্চাদহং পুরস্তাদহং দক্ষিণতোহহমুত্তরতোহহমেবেদং সর্বমিতি॥

৭।২৫।১

আথাত আত্মাদেশ এবাত্মৈবাধস্তাদাত্মোপরিষ্টাদাত্মা পশ্চাদাত্মা পুরস্তাদাত্মা দক্ষিণত আত্মোত্তরত আত্মৈবেদং সর্বমিতি…॥ ৭।২৫।২

অর্থাৎ, তিনিই (ভূমাই বা ব্রহ্মই) অধোভাগে, তিনি উর্ধে, তিনি পশ্চাতে, তিনি সম্মুখে, তিনি দক্ষিণে, তিনি উত্তরে। তিনিই এই সমস্ত (অর্থাৎ, তিনি ভিন্ন অক্স কিছু নাই)। অতঃপর (ভূমা বা ব্রহ্ম যে দ্রস্থা জীব হইতে তত্ত্তঃ ভিন্ন নহেন, তাহা বুঝাইবার জক্স) অহম্ (আমি) অবলম্বনে উপদেশঃ আমিই অধোভাগে, আমি উর্দ্ধে, আমি পশ্চাতে, আমি সম্মুখে, আমি দক্ষিণে, আমি উত্তরে, আমিই এই সমস্ত। (সূত্রাং আমি ব্রহ্ম হইতে অভিন্ন এবং আমা হইতে ভিন্ন অক্য কিছু নাই।)

( আবার পাছে যদি কেহ দেহেন্দ্রিয়াদির সমষ্টিকেই আমি মনে করিয়া বসেন এই আশঙ্কায়, আমি বলিতে যে শুদ্ধ চৈতন্ত স্বরূপ আত্মাকেই বৃঝিতে হইবে, তাহা বুঝাইবার জন্ম ) এখন আত্মাবলম্বনে উপদেশঃ—আত্মাই অধোভাগে, আত্মা উর্ধে, আত্মা পশ্চাতে, আত্মা সম্মুখে, আত্মা দক্ষিণে, আত্মা উত্তরে। আত্মাই এই সমস্ত।

(ঝ) আকাশ বৈ নাম নামরপায়োর্নিবহিতা তে যদস্করা তদ্ ব্রহ্ম তদমৃতং স আত্মা⋯॥ ৮।১৪।১

অর্থাৎ, যিনি আকাশ এই নামে প্রাসিদ্ধ, তিনিই নাম ও রূপকে ব্যাকৃত বা অভিব্যক্ত করেন। উক্ত নাম ও রূপ যাঁহার মধ্যে, তিনিই ব্রহ্ম, তিনিই অয়ত, তিনিই আত্মা।

#### ১১। শুক্ল যজুর্বেদান্তর্গত বৃহদারণ্যকোপনিষৎ হইডে—

(ক)⋯দ্বিতীয়াদ্ বৈ ভয়ং ভবতি॥

21815

অর্থাৎ, দ্বিতীয় (নিজ ইইতে ভিন্ন অন্য ) বস্তু ইইতেই ভয় হইয়া থাকে।

(খ) তদেতৎ প্রেয়ঃ পুত্রাৎ প্রেয়ো বিত্তাৎ প্রেয়োহস্তন্মাৎ সর্বন্মা-দন্তরতরং যদয়মাত্মা· ।। ১।৪।৮

অর্থাৎ, এই আত্মা পুত্র হইতে প্রিয়তর; বিত্ত হইতে প্রিয়তর; অপর সকল বস্তু হইতে প্রিয়তর; কারণ এই যে আত্মা, ইনি অন্তরতম। (মৈত্রেয়ীর প্রতি যাজ্ঞবন্ধ্য) হে প্রিয়ে! পতির জ্ঞাই যে পতি (জায়ার) প্রিয় হন তাহা নহে; পত্নীর আপনার প্রয়োজনেই পতি পত্নীর প্রিয় হন। হে প্রিয়ে! পত্নীর জ্ঞাই যে পত্নী (পতির) প্রিয়া হন তাহা নহে; (পতির) আত্মপ্রয়োজনেই পত্নী (পতির) প্রিয়া হন। হে প্রিয়ে! পুত্রগণের জ্ঞাই যে পুত্রগণ (পিতামাতার) প্রিয় হয় তাহা নহে; (পিতামাতার) আত্মপ্রয়োজনেই পুত্রগণ (পিতামাতার) প্রিয় হয়।…(এইরূপ আরও অনেক দৃষ্টান্ত)…। হে প্রিয়ে! সর্ব বস্তুর জ্ঞাই যে সর্ব বস্তু প্রিয় হয় তাহা নহে; আত্মার জ্ঞাই সর্ব বস্তু প্রিয় হয়।

- (গ) ব্রহ্ম বা ইদমগ্র আসীং তদাত্মানমেবাবেং। অহং ব্রহ্মাম্মীতি।
  তস্মাং তং সর্বমভবং…॥
  ১।৪।১০
  অর্থাং, ইনি ( অর্থাং, দেহস্থ জীব ) ( জ্ঞানোদয়ের পূর্বেও ) ব্রহ্মই
  ছিলেন। কিন্তু অজ্ঞানবশে তিনি তাহা বিস্মৃত হইয়াছিলেন। পরে,
- াহলেন । মিঞ্জু সজ্ঞান্ত । তাম তাহা । মৃত হহরা হলেন । ( জ্ঞানোদয়ে ) তিনি আপনাকে "আমি ব্রহ্ম" এবম্প্রকারে জানিলেন। ইহার ফলে তিনি সর্বাত্মক হইলেন।
  - ্ঘ) ··· অথাত আদেশো নেতি নেতি ন হেতস্মাদিতি নেত্যস্তৎ প্রমস্ত্যুথ নামধেয়ম্ ·· ॥ ২।এ৬

অর্থাৎ, অতএব অতঃপর "নেতি" "নেতি" (ইহা নয়, ইহা নয়) ইহাই ব্রহ্মের (বা আত্মার) নির্দেশ; কারণ, "নেতি" এই বাক্য হইতে অপর কোনও শ্রেষ্ঠ নির্দেশ (ব্রহ্মের বা আত্মার) নাই।

(ঙ)···আত্মা বা অরে জ্রপ্টব্যঃ শ্রোতব্যো মস্তব্যো নিদিধ্যা-সিতব্যঃ···॥ ২।৪।৫

অর্থাৎ, (হে প্রিয়ে মৈত্রেয়ী), আত্মাই দ্রম্ভব্য, শ্রোতব্য, মন্তব্য এবং নিধিধ্যাসিতব্য (নিশ্চিতরূপে ধ্যেয়)।

(চ) 

ইদং ব্রহ্মেদং ক্ষত্রমিমে লোকা ইমে দেবা ইমানি
ভূতানীদং সর্বং যদয়মাত্মা

২।৪।৬

অর্থাৎ, এই ব্রাহ্মণজাতি, এই ক্ষত্রিয়জাতি, এই লোকসমূহ, এই দেববৃন্দ, এই ভূতবর্গ এবং ( নিখিল বিশ্বে যাহা কিছু আছে সে ) সকলই এই আত্মা ।

অয়ং বৈ হরয়োহয়ং বৈ দশ চ সহস্রাণি বহুনি চানস্তামি চ তদেতদ্ ব্রহ্মাপূর্বমনপ্রমনস্তরমবাহাময়মাত্মা ব্রহ্ম স্বারুভূরিত্যনুশাসনম্॥

··· २।७।५२

অর্থাৎ, পরমেশ্বর প্রত্যেক বস্তুর অনুরূপ হইয়াছেন। ইহা তাহার স্বরূপ প্রকাশের জন্য (কারণ, জগতে যদি নাম ও রূপ প্রকাশিত না হইত, যদি গুরু ও শাস্ত্রাদি না থাকিত, তবে সেই শুদ্ধ আত্মার বিজ্ঞানঘন রূপটি জগতে পরিজ্ঞাত হইত না )। পরমেশ্বর মায়া দ্বারা বহু রূপে প্রতীত হন; কারণ ইহার (অর্থাৎ জীবাত্মার) দেহে দশটি এমনকি শত শত ইন্দ্রিয়দকল সংযোজিত আছে। (প্রকৃতপক্ষেকিন্তু) এই আত্মাই ইন্দ্রিয়বর্গ; ইনিই দশ ও বহু সহস্র, বহু ও অনস্ত। উক্ত এই ব্রহ্ম অপূর্ব (পূর্ববর্তী কারণবিহীন), অনপর (ইহা হইতে অপর কোনও কার্য উৎপন্ন হয় না ), অনস্তর (ইহার মধ্যে অপর কোনও পদার্থ নাই), অবাহ্য (ইহার বাহিরেও কিছু নাই)। এই সর্বান্থভবকারী আত্মাই ব্রহ্ম। ইহাই সমস্ত বেদাস্তের সারভূত উপদেশ।

(জ) …ন দৃষ্টের্দ্রপ্রারং পশ্যে র্ন শ্রুতেঃ শ্রোতারং শৃণুয়া ন মতে-

র্মস্তারং মন্বীজ্ঞা ন বিথাতে বিজ্ঞাতারং বিজ্ঞানীয়াঃ। এষ ত আত্মা স্বাস্তবোহতোহতাদার্তম্ন । ৩৪।২

অর্থাৎ, দৃষ্টির দ্রপ্তাকে কেহ দেখিতে পারেন না; প্রবণের শ্রোতাকে কেহ শুনিতে পারেন না; বুদ্ধিরত্তির বোদ্ধাকে কেহ বৃদ্ধি দারা জানিতে পারেন না। সর্বাস্তর ইনিই আপনার আত্মা; তম্ভিন্ন আর সবই বিনাশশীল।

(ঝ) · · · অস্থূলমনগৃহস্বমদীর্ঘমলোহিতমস্নেহমচ্ছায়মতমোহবায়্বনাকাশমসঙ্গমরসমগন্ধমচকুষ্কমশ্রোত্রমবাগমনোহতেজস্কমপ্রাণমমূখমন মাত্রমনস্তরমবাহাং ন তদশাতি কিঞ্চন ন তদশাতি কশ্চন ॥ · · · ৩৮৮৮

অর্থাৎ, ( এই অক্ষর ব্রহ্ম ) অস্থূল, অনণু, অহ্রস্ব, অদীর্ঘ, অলোহিত, অস্নেহ, অচ্ছায়, অতমঃ, অবায়ু, অনাকাশ, অসঙ্গ, অরস, অগন্ধ, অচক্ষুদ্ধ, অপ্রোত্র, অবাক্, অমনঃ, অতেজন্ধ, অপ্রাণ, অমুখ, অমাত্র, অনন্ধর ও অবাহা। তিনি কাহাকেও ভক্ষণ করেন না এবং অপর কেহ তাহাকে ভক্ষণ করে না। ( অর্থাৎ, তাহাকে কোনও গুণক্রিয়াদিদ্বারা বিশেষিত করিতে পারা যায় না। তিনি সম্পূর্ণ নিগুণি ও নিক্রিয়।)

(এ) তদ্বা এতদক্ষরং গার্গ্যদৃষ্টং দ্রপ্ত্রশ্রুতং শ্রোত্রমতং মন্ত্রবিজ্ঞাতং বিজ্ঞাতৃ নাক্মদতোহস্তি দ্রপ্ত্র নাক্মদতোহস্তি বিজ্ঞাতৃ ।।

৩৮।১১

অর্থাৎ, হে গার্গি! উক্ত অক্ষরকে কেহ দেখিতে পায় না, কিন্তু তিনি নিজে সকলের এপ্টা; তাঁহাকে অপরে শুনিতে পায় না, কিন্তু তিনি নিজে সব কিছু শুনিতে পান; অপরের মননের অবিষয় হইলেও তিনি সকল বিষয় মনন করেন; অন্তের দারা অবিজ্ঞাত হইলেও তিনি নিজে সকল বিষয়ের বিজ্ঞাতা। তাঁহা হইতে ভিন্ন অপর কোনও দ্রপ্তা নাই; তাঁহা হইতে ভিন্ন অপর কোনও শ্রোতা নাই; তাঁহা হইতে ভিন্ন অপর কোনও মন্তা নাই; তাঁহা হইতে ভিন্ন অপর কোনও বিজ্ঞাতা নাই।

(ট) যদ্ বৈ তন্ন পশাতি পশান্ বৈ তন্ন পশাতি ন হি

দ্রেষ্ট্র্পরিলাপো বিভাতেহবিনাশিতাং। ন তু তদ্ দ্বিতীয়মস্তি
ততোহস্তদ্ বিভক্তং যং পশােং॥

৪।৩।২৩

অর্থাৎ, (সুষুপ্তিকালে) তিনি যে দেখেন না ( বলিয়া মনে হয় ) তখন তিনি বস্তুতঃ দেখিয়াও দেখেন না; কারণ দ্রষ্টা অবিনাশী বলিয়া তাঁহার দৃষ্টিরও বিনাশ নাই। কিন্তু তখন তাঁহা হইতে পৃথগাকারে বিভক্ত দ্বিতীয় বস্তু কিছু থাকে না যাহা তিনি দেখিবেন।

(ঠ) ··· এষোহস্ত পরম আনন্দ এতস্তৈবানন্দস্তাতানি ভূতানি মাত্রামুপজীবস্তি॥ ··· ৪।৩।৩২

অর্থাৎ, (সুষুপ্তিকালে যে ব্রহ্মালোক লাভ হয়) ইহা পরম আনন্দের অবস্থা। এই আনন্দেরই অংশমাত্র অবলম্বনে অপর (অর্থাৎ ব্রহ্মবিদ ভিন্ন অন্য) জীবগণ জীবন ধারণ করে।

(ড)···অথাকায়মানো যোহকামো নিদ্ধাম আপ্তকাম আত্মকামো ন তস্ত প্রাণা উৎক্রামন্তি ব্রক্ষৈব সন্ ব্রহ্মাপ্যেতি॥ ৪।৪।৬

অর্থাৎ, পরস্ত যিনি কামনা পরতন্ত্র নহেন—যিনি, অকাম, নিহ্নাম, আপ্তকাম ও আত্মকাম—তাঁহার ইন্দ্রিয়বর্গ উৎক্রমণ করে না। ব্রহ্মস্বরূপ তিনি ব্রহ্মেই লীন হইয়া যান।

(ঢ) ইহৈব সন্তোহথ বিল্নস্তদদ্বয়ং
ন চেদবেদির্মহতী বিনষ্টিঃ।
যে তদ্ বিহুরমৃতাস্তে ভবস্ত্যুথেতরে হুঃখমেবাপিযুস্তি॥

অর্থাৎ, এই দেহে থাকিয়াই আমরা কোনও প্রকারে ব্রহ্মকে জানিয়াছি। যদি না জানিতাম তবে জ্ঞানহীন হইতাম ও তংফলে অনস্ত কালেও জন্ম-মরণ প্রবাহের উচ্ছেদ ঘটিত না। যাঁহারা তাঁহাকে জানেন তাঁহারা অমর হন; কিন্তু তন্তির অপরেরা কেবল তুঃখই পাইয়া থাকেন।

(ণ)⋯অয়মাত্মাঽনন্তরোহবাহাঃ কুৎস্কঃ প্রজ্ঞানঘনঃ⋯॥ ৪।৫।১৩

অর্থাৎ, এই আত্মা অন্তর্বহিঃশৃষ্ট ও সর্বাংশেই প্রজ্ঞানঘন, অর্থাৎ চিংস্বরূপ।

(ত) যত্র হি দৈতমিব ভবতি তদিতর ইতরং পশ্যতি তদিতর ইতরং জিঘতি তদিতর ইতরং রসয়তে তদিতর ইতরমভিবদতি তদিতর ইতরং শৃণোতি তদিতর ইতরং মনুতে তদিতর ইতরং স্পৃশতি তদিতর ইতরং বিজানাতি যত্র স্বস্থ সর্বমান্মেবাভূৎ তৎ কেনকং পশ্যেৎ তৎ কেনকং জিছেৎ তৎ কেনকং মন্বীত তৎ কেনকং স্পৃশেৎ তৎ কেনকং বিজানীয়াদ্ যেনেদং সর্বং বিজানাতি তং কেনবিজানীয়াৎ…॥

অর্থাৎ, যখন (অর্থাৎ, অবিভাদশায় দেহেন্দ্রিয়াদিসমষ্টিরূপ উপাধির কল্পনাবশতঃ ব্যষ্টিভাব উৎপন্ন হইলে) ব্রহ্মে দৈতপ্রায় হইয়া থাকে, তখন একে অপরকে দেখে, একে অপরকে আদ্রাণ করে, একে অপরকে আম্বাদন করে, একে অপরকে বলে, একে অপরকে শোনে, একে অপরকে চিন্তা করে, একে অপরকে স্পর্শ করে, একে অপরকে জানে। কিন্তু যখন (অর্থাৎ বিভা অবস্থায়) সমস্ত ইহার আত্মাই হইয়া গেল, তখন কি দিয়া কাহাকে আম্বাদন করিবে, কি দিয়া কাহাকে বালিবে, কি দিয়া কাহাকে শুনিবে, কি দিয়া কাহাকে চিন্তা করিবে, কি দিয়া কাহাকে স্পর্শ করিবে, কি দিয়া কাহাকে জানিবে ? যাঁহার দারা লোকে এই সমস্তকে জানে, তাঁহাকে কি দিয়া জানিবে ?

# ১২। অথর্ববেদান্তর্গত কৈবল্যোপনিষৎ হইতে:— ময্যেব সকলং জাতং ময়ি সর্বং প্রতিষ্ঠিতম্।

ময়ি সর্বং লয়ং যাতি তদ্ ব্সাঘয়মস্মাহম্॥ ১৷১৯

অর্থাৎ, আমা হইতেই সকল বস্তু উৎপন্ন হয়, (স্থিতিকালে) তাহার। আমাতেই অবস্থান করে এবং (লয়কালে) তাহারা আমাতেই লয় প্রাপ্ত হয়। আমি সেই অন্ধয় ব্রহ্ম।

## ১৩। অথর্ববেদান্তর্গত অমৃত্রবিন্দু উপনিষৎ হইতে:—

ন নিরোধো ন চোৎপত্তি র্ন বন্ধো ন চ সাধকঃ। ন মুমুক্ষু র্ন বৈ মুক্ত ইত্যেষা প্রমার্থতা॥ ১০

অর্থাৎ, প্রালয় বলিয়া বাস্তবে কিছু নাই; স্থান্টি বলিয়া কিছু নাই, বদ্ধ জীব বলিয়া কিছু নাই; সাধক, মুমুক্ষু বা মুক্তও কেহ নাই। (অর্থাৎ, নিগুর্ণ, নির্বিশেষ, নিজ্ঞিয় ব্রহ্মাই শুধু আছেন, আর কিছু নাই)। এইটিই চরম সত্য।

(এই শ্লোকটি মাণ্ডূক্যকারিকাতেও আছে: ২।৩২; বিবেক-চূড়ামণিতেও আছে: ৫৭৪।)

#### ॥ ভিন ॥

উপরে উল্লেখকালে শ্রুতিবাক্যগুলিকে আমাদের বিচার্য বিষয়ানুষায়ী সাজান হয় নাই, কারণ অনেক বাক্যেই একাধিক বিচার্য বিষয় সন্নিহিত আছে এবং অনেক বিচার্য বিষয় একাধিক শ্রুতিবাক্যে নিহিত আছে। অধিকল্প, অদ্বৈততত্ত্ব যে মাত্র একটি বা ছুইটি উপনিষদে সীমাবদ্ধ নাই, উহা যে সকল উপনিষদেরই মুখ্য প্রতিপান্থ বিষয়, তাহা দেখাইবার জ্বন্থ আমরা প্রধান প্রধান তের খানি উপনিষং হইতে অন্ততঃ একটি করিয়া শ্রুতিবাক্য সঙ্কলন করিয়াছি। প্রথম ছুইটি অধ্যায় পাঠ করা হইয়া থাকিলে, শ্রুতিবাক্যগুলিতে কোথায় কোন্ বিচার্য বিষয় উল্লিখিত আছে তাহা লক্ষ্য করিতে অস্থবিধা হইবার কথা নয়। তথাপি, যদি কোনও পাঠক এক একটি আলোচ্য বিষয় লইয়া তাহা কোন্ শ্রুতিবাক্যে দেখিতে পাওয়া যায় তাহা জানিতে উৎস্থক হন, তবে তাঁহার স্থবিধার জন্ম পূর্বোদ্ধত শ্রুতিবাক্যগুলির কয়েকটির সংখ্যামাত্র বিষয়ানুযায়ী ভাগ করিয়া নিয়ে দেওয়া হইলঃ—

- (i) আত্মাই একমাত্র জ্ঞান্তা; এ বিষয়ে :—
  বৃহদারণ্যকঃ ২।৫।১৯; ৩৮।১১
- (ii) আত্মা জন্ম-মৃত্যু-বিকারহীন নিত্য বস্তু; এ বিষয়ে :— কঠঃ ১৷২৷১৮; ছান্দোগ্য ৭৷২৪৷১
- (iii) ব্রেকোর লক্ষণ :---

OP122

স্বরূপ লক্ষণ: ব্রহ্ম সং, চিং ও আনন্দস্রূপ।
ভটস্থ লক্ষণ: যাঁহা হইতে জগতের উংপত্তি; যাঁহাতে
(স্থিতিকালে) জগতের স্থিতি এবং
(প্রলয়ে) যাঁহাতে জগং লয় প্রাপ্ত হয়
ভাহাই ব্রহ্ম।

এ বিষয়ে ঃ—তৈত্তিরীয় ঃ ২।১।০ ; ২।৭ ; ২।৯ ; ৩।১ ; ৩৬

- (iv) আত্মা বা ব্রহ্ম বিষয়রূপে জ্রের নন; এ বিষয়েঃ— কেনঃ ১৷৩; বৃহদারণ্যকঃ ২৷৩৷৬; ৩৷৪৷২; ৩৷৮৷৮; ৩৷৮৷১১; ৪৷৫৷১৫
- (v) অথচ আত্মা নিজে সব কিছু দেখেন, শুনেন, জানেন; এ বিষয়েঃ— কঠঃ ২৷১৷০; প্রশ্নঃ ৪৷৯; বৃহদারণ্যকঃ ২৷৫৷১৯;

(vi) ত্রহ্ম বা আত্মা সম্পূর্ণরূপে নিগুণ, নির্বিশেষ ও নিজ্জিয়; এ বিষয়েঃ—

কেনঃ ১।৩; বৃহদারণ্যকঃ ২।৩।৬; অ৮।৮

- (vii) আত্মা শুদ্ধ চৈতগ্যস্বরূপ ; এ বিষয়ে :—
  বৃহদারণ্যক : ৪।৫।১৩
- (viii) দ্রষ্ঠার (বা আত্মার) এবং তাঁহার দৃষ্টির স্থমুপ্তিতেও— অর্থাৎ কোনও অবস্থাতেই লোপ নাই; এ বিষয়ে :— বৃহদারণ্যকঃ ৪।৩।২৩
- (ix) আত্মাই মুখ্য প্রিয় বা প্রিয়তম; এ বিষয়ে :—
  বৃহদারণ্যকঃ ১।৪।৮; ২।৪।৫
- (x) স্থ্যুপ্তিকালে পরম আনন্দ লাভ হয় ; এ বিষয়ে :— বৃহদারণ্যক : ৪।৩।৩২
- (xi) একই আত্মা বা বেদ্ধা নানারপে জগদাকারে প্রতিভাত হন; অর্থাৎ, অনাত্ম বা ভেন্ন বিষয়সকল বা জগৎও আত্মাতেই অবস্থিত; অর্থাৎ তাহারাও স্বরূপতঃ আত্মাই, এ বিষয়ে:— ঈশ: ৬, ৭; কঠ: ২৷২৷৯; ঐতরেয়: ৩৷১৷০; মাণ্ডুক্য: ২; খেতাশ্বতর: ৪৷১০; ৬৷১১; ছান্দোগ্য: ৩৷১৪৷১; ৬৷১৷৪; ৬৷৮৷৭; ৭৷২৫৷১; ৭৷২৫৷২; ৮৷১৪৷১; বৃহদারণ্যক: ১৷৪৷১০; ২৷৪৷৬; ২৷৫৷১৯; কৈবলা: ১৷১৯; মুগুক: ২৷২৷১২
  - (xii) নাম ও রূপ মিথ্যা বা জগৎ মিথ্যা; এ বিষয়ে:—

পূর্বোক্ত, অর্থাৎ (xi) সংখ্যক উপান্থচ্ছেদে উল্লিখিত যাবতীয় শ্রুতিবাক্যই নাম-রূপের—স্থুতরাং জগতেরও মিথ্যাত্ব প্রতিপাদন করে: কারণ, নাম-রূপ স্বপ্লসম—অর্থাৎ মিথ্যা—না হইলে শুদ্ধ চিৎ-স্বরূপ আত্মা ও জগৎ কখনও এক হইতে পারে না।

অধিকন্তু, কঠঃ ২৷১৷১১; শ্বেতাশ্বতরঃ ৪৷১০; **ছান্দোগ্যঃ** ৬৷১৷৪; বুহদারণ্যকঃ ২৷৫৷১৯; অমৃতবিন্দুঃ ১০ প্রভৃতি শ্রুতি- বাক্যে নামরূপের—স্তরাং জগতেরও মিথ্যাত্ব স্পষ্টতঃই বলা হইয়াছে।

(xiii) এক আত্মা যে শক্তি ছারা নানারপে প্রতীয়মান হন তাহার নাম মায়া: এ বিষয়েঃ—

খেতাশ্বতর: ৪।১০; বুহদারণ্যক: ২।৫।১৯

(xiv) জীব ও ব্রহ্ম স্বরূপতঃ অভেদ; এ বিষয়ে:—
ঋগ বেদান্তর্গত ঃ ঐতরেয় উপনিষৎ ৩।১।৩ (প্রজ্ঞানং ব্রহ্মা)।
শুক্রযজুর্বেদান্তর্গত ঃ বৃহদারণ্যক "১।৪।১ ( অহং ব্রহ্মাস্মি )।
সামবেদান্তর্গত ঃ ছান্দোগ্য "৬৮।৭ (তৎ হুমসি )।
অথববেদান্তর্গত ঃ মাণ্ডক্য "২ (অয়মাত্মা ব্রহ্ম )।

উপরে উদ্ধৃত চারিটি বেদের চারিটি বাক্যকে প্রধান মহাবাক্য রূপে গণ্য করা হয়।

- (জীব ও ব্রহ্মের অভেদ্ব প্রতিপাদক শ্রুতি-বাক্য সকলকে মহাবাক্য বলা হয়; আর যে সকল শ্রুতিবাক্য আত্মা বা ব্রহ্মের একটিকে মাত্র প্রতিপাদন করে, কিন্তু তাহাদের একত্ব প্রতিপাদন করে না, তাহাদিগকে অবাস্তর বাক্য বলা হয়।)
- (xv) (জগৎ মিথ্যা; জ্রন্ধই একমাত্র সত্য বস্তু—এই জ্ঞান ঘারা) বাসনার সমূল বিনাশে জীব এই দেহেই অমর হয়, অর্থাৎ জ্রন্ধই লাভ করে; এ বিষয়ে:—

কঠঃ ২০০া১৪; বৃহদারণ্যকঃ ৪।৪।৬

(xvi) ব্রহ্মাথৈরকত্ব জ্ঞান লাভের ফলে মোক্ষ লাভ হয়, সর্ব কর্মের ক্ষয় স্বাভাবিক ভাবেই হয়; এ বিষয়ে:—

মুগুকঃ ২।২।৯; বৃহদারণ্যকঃ ৪।৫।১৫

(xvii) সাধারণ অজ্ঞ জীবগণও যে খণ্ড আনন্দ লইয়া জীবন ধারণ করে ভাহাও ব্রহ্মানন্দেরই অংশ; এ বিষয়ে ঃ—

বৃহদার্ণ্যক: ৪।৩।৩২

(xviii) আনন্দের জন্ম ভিন্ন লোকে কর্ম করে না; এ বিষয়েঃ—

ছান্দোগ্য: १।२२।১

(xix) একমাত্রজ্ঞানের দারাই অভয়, অমৃতত্ব ও পরমানন্দ লাভ হয় এবং দুঃখ, শোক প্রভৃতির অবসান হয়; অর্থাৎ পরম পুরুষার্থ লাভ শুধু ব্রহ্মজ্ঞান দারাই হয়; (অল্ল কোনও উপায়ে নহে); এ বিষয়েঃ—

কঠঃ ১৷২৷১২ ; ২৷১৷১১ ; তৈজ্ঞিরীয়ঃ ২৷৭ ; ২৷৯ ; স্থেতাশ্বতরঃ ৩৮ ; ছান্দোগ্যঃ ৭৷১৷৩ ; বৃহদারণ্যকঃ ১৷৪৷২ ; ৪৷৪৷১৪

#### ॥ চার ॥

প্রমাণ হিসাবে, শ্রুতি-প্রমাণের অধিক আর প্রমাণ নাই। কিন্তু পাঠকের সম্ভাব্য কৌতৃহল নিবৃত্তির জন্ম পুরাণ ও তন্ত্র সম্বন্ধে সংক্ষেপে ছই একটি কথা বলা যাইতে পারে। পুরাণ গ্রন্থসকলের উদ্দেশ্য নানা রূপ কাহিনীর সাহায্যে জনসাধারণকে চিত্তশুদ্ধিক্রমে, অর্থাৎ চিত্তে বৈরাগ্য ও ধ্যানাদিতে নিষ্ঠা উৎপন্ন করাইয়া ধীরে ধীরে আদ্বৈতত্ত্ব ধারণা করিতে সক্ষম করিয়া তোলা। জ্ঞানে পৌছিয়া সাধক পুরাণের এই অম্ল্য অবদান সহজেই উপলব্ধি করেন। পুরাণের উপরোক্ত উদ্দেশ্য স্মরণ রাখিলে সহজেই বুঝা যায় যে উহাতে সোজাস্থজি অদৈততত্ত্বের উল্লেখ থাকিবার কথা নয়। তথাপি, অনেক বিখ্যাত পুরাণের স্থানে স্থানে অদৈততত্ত্বের সরাসরি অবতারণাও দেখিতে পাওয়া যায়। যথা, বিয়ুপুরাণে আছে:—

> তিষ্মিন্ন বিজ্ঞানমূতেইস্তি কিঞ্চিৎ কচিৎ কদাচিৎ দ্বিজ বস্তুজাতম্। বিজ্ঞানমেকং নিজকর্মভেদ-বিভিন্ন চিত্তৈর্বহুধাইভ্যুপেতম্॥

জ্ঞানং বিশুদ্ধং বিমলং বিশোকমশেষলোভাদি নিরস্তসঙ্গম্।
একং সদৈকং প্রমঃ প্রেশঃ
স বাস্তদেবো ন স্তোহগুদ্স্তি॥

অর্থাৎ, অতএব, হে দ্বিজ, বিজ্ঞান বা মানস সঙ্কল্ল ব্যতীত কোথাও কোনও বস্তু নাই। নিজ নিজ প্রারন্ধ কর্মানুসারে বিভিন্ন প্রকার চিত্তবৃত্তিসম্পন্ন মনুষ্যগণ বিজ্ঞানরূপ একমাত্র বস্তুকেই বহু-রূপে গ্রহণ করিতেছে। রাগদেষাদি মলরহিত, শোকসম্পর্কশৃত্য সর্বদা একরূপ বিশুদ্ধজ্ঞানস্বরূপ, সর্বোত্তম, প্রমেশ্বর বাস্থদেবই শুধু আছেন; তদতিরিক্ত আর কিছুই নাই।

বিষ্ণুপুরাণে এরপ আরও অনেক উক্তি আছে। অস্তাম্থ বহু পুরাণেও, যথা, বিষ্ণুধর্মপুরাণ, লিঙ্গপুরাণ, শিবধর্মোত্তরপুরাণ, ত্রন্ধ-পুরাণ, পরাশরপুরাণ প্রভৃতিতেও এই প্রকার উক্তি সকল দেখিতে পাওয়া যায়।

মহাভারত একখানি শ্রেষ্ঠ পুরাণ গ্রন্থ। শ্রীমন্তগবদগীতা ইহার
মর্মস্থলস্বরূপ। স্মৃতরাং মহাভারত যে মূলতঃ অদৈত প্রতিপাদক গ্রন্থ
দে বিষয়ে কোনও সন্দেহ নাই। মহাভারতের অক্সান্ত বহু স্থলেও
অদ্বৈততত্ত্বের উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়। দে সকলের বিস্তৃত
উল্লেখ এখানে সম্ভব নয়। স্মৃতরাং, শান্তিপর্বে ভীত্ম কর্তৃক শ্রীকৃষ্ণস্থোত্র হইতে কয়েকটি শ্লোক মাত্র উদ্ধৃত করিলামঃ—

চৈতন্তং সর্বতো নিত্যং সর্বপ্রাণিহৃদি স্থিতম্।
সর্বাতীততরং স্কাং তিশ্ম স্ক্রাত্মনে নমঃ ॥ ৬৮
যশ্মিন্ সর্বং যতঃ সর্বং যঃ সর্বঃ সর্বত\*চ যঃ।
য\*চ সর্বময়ো দেবস্তাশ্মে সর্বাত্মনে নমঃ ॥ ৭০
যঃ সর্বপ্রাণিনাং দেহে সাক্ষিভূতো হাবস্থিতঃ।
অক্ষরঃ ক্ষরমানানাং তাশ্মে সাক্ষ্যাত্মনে নমঃ ॥ ৯৪

ব্যক্তাব্যক্তস্বরূপেণ ব্যাপ্তং সর্বং তথা বিভো। অব্যক্তং ব্রাহ্মণং রূপং ব্যক্তমেতচ্চরাচরম্॥ ১০৫

অর্থাৎ, যিনি চৈতক্সরূপে সর্বত্র বিভামান্, যিনি নিত্য, যিনি সকল প্রাণীর হৃদয়ে বিরাজিত, সেই সর্বাতীত সৃক্ষাতিস্ক্ষ্ম সৃক্ষাত্মাকে নমস্কার। যাঁহাতে সব কিছু স্থিত, যাঁহা হইতে সব কিছুর উৎপত্তি, যিনি সর্ব রূপধারী, যিনি সর্বত্র বিভামান্, যিনি সর্বময় দেব—সর্বাত্মা সেই ভগবান্কে আমি প্রণাম করি। যিনি সকল প্রাণীর দেহে সাক্ষীরূপে অবস্থিত থাকিয়া সব কিছুর জ্ঞাতা, দেহাদি যাবতীয় ক্ষয়বস্তুর মধ্যে যিনি অক্ষর—সেই সাক্ষীম্বরূপ ঈশ্বরকে আমি প্রণাম করি। হে বিভো! ভুমি ব্যক্ত ও অব্যক্তরূপে সব কিছু ব্যাপিয়া রহিয়াছ। ব্রহ্ম আপনার অব্যক্তরূপ এবং এই বিশ্বচরাচর আপনার ব্যক্ত রূপ।

শ্রীমদ্ভাগবত আর একখানি বিখ্যাত পুরাণগ্রন্থ। অতীব আক্ষেপের বিষয় এই যে অনেক আধুনিক উগ্র দৈতবাদী এই গ্রন্থকে অদৈততত্ত্বের বিরোধী বলিয়া প্রমাণ করিতে প্রয়াসী হন এবং এই উদ্দেশ্য সাধন করিবার জন্য বাংলায় অনুবাদকালে অনেক শ্লোকের অর্থকে বিকৃত করিতেও কুন্ঠিত হন না। সংস্কৃত ভাষায় অনভিজ্ঞ অনেক ভক্ত পাঠক এইরূপে বিভ্রান্ত হন। স্বভরাং শ্রীমদ্ভাগবতের উদ্দেশ্য এবং বক্তব্য সম্বন্ধে আমরা এখানে হুই একটি কথা বলিব। পূর্বোক্ত পর্যায়ের বৈষ্ণবেরা ভক্তিকে শ্রেষ্ঠ এবং জ্ঞানকে হেয় প্রতিপন্ন করিতে চেষ্টা করেন। কিন্ত শ্রীমদ্ভাগবত গ্রন্থেই দেখা যায়—ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণ উদ্ধবকে উপলক্ষ্য করিয়া বলিতেছেন:—

যোগাস্ত্রয়ো ময়া প্রোক্তা নৃণাং শ্রেয়োবিধিৎসয়া।
জ্ঞানং কর্ম চ ভক্তিশ্চ নোহপায়োহস্তোহস্তি কুত্রচিৎ ॥ ১১।২০।৬
নির্বিপ্রণাং জ্ঞানযোগো স্থাসিনামিহ কর্মস্থ।
তেম্বনির্বিপ্রচিত্তানাং কর্মযোগস্ত কামিনাম্॥ ১১।২০।৭

যদৃচ্ছয়া মংকথাদৌ জাতশ্রদ্ধক যঃ পুমান্। ন নির্বিশ্লো নাতিসক্তো ভক্তিযোগোহস্ত সিদ্ধিদঃ॥ ১১।২০৮৮

অর্থাৎ, মানবের শ্রেয়ঃসাধন মানসে আমি জ্ঞানযোগ, কর্মযোগ ও ভক্তিযোগের ব্যাখ্যা করিয়াছি। ইহা ভিন্ন অন্য উপায় কিছু নাই। ইহাদের মধ্যে, অত্যন্ত বৈরাগ্যবান্, কর্মত্যাগী সন্মাসীদের পক্ষে জ্ঞানযোগ প্রকৃত পথ। অপর পক্ষে, যাহাদের বৈরাগ্যের নিতান্ত অভাব, সে সকল কামিদের পক্ষে কর্মযোগই উপযুক্ত। আর যাহারা ভগবৎ কথায় স্বাভাবিকভাবেই শ্রহ্মাবান্ এবং যাহারা অত্যন্ত বৈরাগ্যবানও নন বা নিতান্ত আসক্তচিত্তও নন এইরূপ (মধ্যম শ্রেণীর) সাধকের পক্ষে ভক্তিযোগই সিদ্ধিলাভের উপায়।

সুতরাং শ্রীমদ্ভাগবতে জ্ঞানকে হীন তো করা হয়ই নাই, বরঞ্চ তাহাকেই শ্রেষ্ঠ স্থান দেওয়া হইয়াছে। অবশ্য সকলে ঐ পথের অধিকারী নন, একথাও সর্বজনস্বীকৃত।

মোক্ষদাধনে চিত্তভদ্ধিই শ্রমদাধ্য ব্যাপার। বলিতে গেলে চিত্তভদ্ধির প্রচেষ্টাকেই দাধন বলা যাইতে পারে। বহু জন্মজনান্তর ধরিয়া এজন্ম বহু কষ্ট ও বহু চেষ্টা করিতে হয়। সম্পূর্ণ শুদ্ধচিত্তব্যক্তির পক্ষে ব্রহ্মজ্ঞান লাভ তো এক মুহুর্তের ব্যাপার; শুধু শ্রবণের অপেক্ষা। স্থতরাং পুরাণগ্রন্থ সকলে এই চিত্তশুদ্ধির প্রতিই সমধিক অভিনিবেশ প্রদান করা হইয়াছে। তাই শ্রীমন্তাগবত গ্রন্থে ভগবান্ ব্যাসদেব নাতিশুদ্ধ, নাতিমলিনচিত্ত সাধক যাহাতে ভক্তিপথে প্রথমে চিত্তশুদ্ধি লাভ করিয়া অবশেষে জ্ঞান দারা অদ্য ব্রহ্মরূপ মোক্ষ লাভ করিতে পারেন তাহারই উপদেশ করিয়াছেন।

শ্রীমদ্ভাগবতের বিষয়বস্তা ও উদ্দেশ্য ঐ গ্রন্থেরই শেষ অংশে বিরত আছে। বলা হইয়াছে:—

> সর্ববেদান্তসারং যদ্ ব্রহ্মাথৈকত্বলক্ষণম্। বস্তুদ্বিতীয়ং ত্রিষ্ঠং কৈবল্যকপ্রয়োজনম্॥ ১২।১৩।১২

অর্থাৎ, সমস্ত বেদান্তের যে সার কথা, সেই জীব ও ব্রহ্মের একত্বরূপ তত্ত্ব বা বস্তুই এই গ্রন্থের একমাত্র বিষয়। জীবের কৈবল্যলাভই ইহার একমাত্র প্রয়োজন—অর্থাৎ ফল।

জীব সিদ্ধিলাভ করিলে কি হয়, এ বিষয়ে ভাগবত বলেন (মহারাজ পরীক্ষিতকে শ্রীশুকদেব):—

> ঘটে ভিন্নে যথাকাশ আকাশঃ স্থাদ্ যথা পুরা। এবং দেহে মৃতে জীবো ব্রহ্ম সম্পত্ততে পুনঃ॥ ১২।৫।৫

অর্থাৎ, ঘট ভগ্ন হইলে ঘটের মধ্যস্থ আকাশ যেমন মহাকাশের সহিত একাকার হইয়া যায়, সেইরূপ, (সূল, সূক্ষ্ম ও কারণ) দেহের অবসানে জীব পুনরায় ব্রহ্মই হইয়া যায়। (বলা বাহুল্য, ইহা অদৈতবাদীরই সিদ্ধাস্ত। দৈতবাদীরা বলেন যে মুক্তির পরও জীবের ব্রহ্ম হইতে পৃথক্ সতা থাকে; জীব কখনও ব্রহ্মের সহিত এক হইয়া যায় না।)

চিত্ত জি লাভের জন্ম ভক্তি ও উপাসনার উপদেশ ভাগবতের পূর্ব পূর্ব অংশে স্বাভাবিক ভাবেই আছে; কিন্তু চিত্ত জি লাভের পর পরম অভয়পদ বা মোক্ষ লাভের জন্ম মহারাজ পরীক্ষিতের প্রতি ভগবান্ শুকদেবের চরম, অর্থাৎ শেষ উপদেশ এই:—

> অহং ব্রহ্ম পরং ধাম ব্রহ্মাহং প্রমং পদম্। এবং সমীক্ষ্য চাত্মানমাত্মগ্রাধায় নিষ্কলে॥ ১২।৫।১১ দশস্তং তক্ষকং পাদে লেলিহানং বিষাননৈঃ। ন দ্রক্ষসি শরীরং চ বিশ্বং চ পৃথগাত্মনঃ॥ ১২।৫।১২

অর্থাৎ, "আমিই সকলের আশ্রয় পূর্ণ ব্রহ্ম; আমিই পরম প্রাপ্য বস্তু ব্রহ্ম" এই সভ্য উপলব্ধি করিয়া এবং এইরপ চিন্তা করিতে করিতে নিজ চিত্তকে নিজল পরমাত্মাতে স্থাপন করিবেন (ব্রহ্মের সহিত একীভূত করিবেন)। তাহা হইলে আপনি লেলিহান, বিষপূর্ণানন, দংশনকারী তক্ষককে, নিজ শরীরকে—এমনকি সমগ্র বিশ্বকে আর নিজ আ্মা হইতে পৃথক্ রূপে দর্শন করিবেন না। (অর্থাৎ, এ সকলকেই

আনন্দস্বরূপ নিজ আত্মারূপেই অনুভব করিবেন।) ভক্তি দারা শুদ্ধচিত্ত মহারাজ পরীক্ষিতের এই ব্রহ্মজ্ঞানের উপদেশ প্রবণে যে অবস্থা হইল তাহার বর্ণনা করিয়া তিনি নিজে বলিতেছেনঃ—

> ভগবংস্কক্ষকাদিভ্যো মৃত্যুভ্যো ন বিভেম্যহম্। প্রবিষ্টো ব্রহ্মনির্বাণমভয়ং দর্শিতং স্বয়া॥ ১২।৬।৫

অর্থাৎ, হে ভগবন্ ( শুকদেব ! ), তক্ষকাদি মৃত্যুর কারণ হইতে আর আমি ভীত হইতেছি না ; যেহেতু আমি এখন আপনার প্রদর্শিত পথে অভয়ম্বরূপ ব্রহ্মপদে প্রবিষ্ট হইয়াছি।

এই অবস্থায়ই তাঁহার দেহ (অপর লোকের দৃষ্টিতে), সর্পাঘাতে দগ্ধ হইয়া যায়।

শ্রীমন্তাগবত গ্রন্থের অস্থান্থ বহু স্থলেও জীব ও ব্রহ্মের একত্ব এবং জগৎ যে স্বপ্নসম মিথ্যা একথারও উল্লেখ আছে। স্থানাভাবে ঐরপ বহু শ্লোকের মাত্র তিনটি শ্লোক এখানে উল্লিখিত হইলঃ—

আত্মানমেবাত্মতায়বিজ্ঞানতাং
তেনৈব জ্ঞাতং নিথিলং প্রপঞ্চিত্রম্।
জ্ঞানেন ভূয়োহপি চ তৎ প্রলীয়তে
রজ্জামহের্ভোগভবাভবৌ যথা॥ ১০।১৪।২৫
তদ্ ব্রহ্ম প্রমং স্ক্র্যুং চিন্মাত্রং সদনস্তক্রম্।
বিজ্ঞায়াত্মতায়া ধীরঃ সংসারাৎ প্রিমূচ্যতে॥ ১০।৮৮।১০
যদিদং মনসা বাচা চক্ষুর্ভ্যাং প্রবণাদিভিঃ।
নশ্বরং গৃহ্যমাণঞ্চ বিদ্ধি মায়া মনোময়ম্॥ ১১।৭।৭

অর্থাৎ, পরমাত্মাকে যাহারা নিজাত্মারূপে জানে না, এই অজ্ঞান হইতেই তাহাদের নিকট বিশ্বপ্রপঞ্চের উদ্ভব হয়। আবার জ্ঞানলাভ হইলে সেই বিশ্বপ্রপঞ্চ (নিজ আত্মাতেই) বিলীন হইয়া যায়। ঠিক যেমন অজ্ঞান হইতেই রজ্জুতে সর্পদেহ জাত হয় এবং রজ্জ্ঞান হইলে সেই সর্প (রজ্জুতেই) বিলীন হইয়া যায়। সেই পরম সূক্ষা, শুদ্ধ, সং, চিং ও অনস্তস্বরূপ ব্রহ্মকে নিজের আত্মারূপে জ্ঞাত হইয়া জ্ঞানী ব্যক্তি সংসার হইতে মুক্তি লাভ করেন। মন, বাক্য, চক্ষু, কর্ণাদি দারা গ্রাহ্য এই যে নশ্বর দৃশ্যমান জগং—তাহাকে মায়াময় মনোব্যাপার মাত্র বলিয়া বুঝিবে।

স্থতরাং শ্রীমন্তাগবতও যে মুখ্যতঃ অদৈততত্ত্বের প্রতিপাদক গ্রন্থ এ বিষয়ে বিন্দুমাত্র সন্দেহের অবকাশ নাই।

### แ ช้าธ แ

তন্ত্র সম্বন্ধে লক্ষ্যণীয় এই যে তন্ত্রসকলের সাধনপদ্ধতি যাহাই হউক না কেন, তাহাদের মুখ্য উদ্দেশ্য সাধককে ধীরে ধীরে শক্তি-বিশিষ্টাদৈততত্ত্বর উপলব্ধি করান—অর্থাৎ বিশ্বব্রহ্মাণ্ডে যাহা কিছু আছে সে সকলই এক ব্রহ্মশক্তিরই বিভিন্ন রূপ মাত্র—এই তত্ত্ব উপলব্ধি করান। শক্তিবিশিষ্টাদৈতবাদ ও বিশুদ্ধ অদৈতবাদের মধ্যে পার্থক্য অতি সামান্যই। শক্তিবিশিষ্টাদৈততত্ত্বের ঠিক ঠিক উপলব্ধি হইলে, পরে বিশুদ্ধ অদৈততত্ত্বের উপলব্ধি অতি সহজেই হইতে পারে। কয়েকটি প্রধান প্রধান তন্ত্রে আবার চরম তত্ত্ব হিসাবে বিশুদ্ধ অদৈততত্ত্বই প্রতিপাদিত হইয়াছে। যথাঃ—

কুর্বাণঃ সততং কর্ম কৃষা কষ্টশতান্যপি।
তাবন্ন লভতে মোক্ষং যাবজ্ঞানং ন বিন্দতি॥ ১১১
জ্ঞানং তত্ত্ববিচারেণ নিক্ষামেণাপি কর্মণা।
জায়তে ক্ষীণতমসাং বিত্বশং নির্মলাত্মনাম্॥ ১১২
ব্রহ্মাদিতৃণপর্য্যস্তং মায়য়া কল্লিতং জগং।
সত্যমেকং পরং ব্রহ্ম বিদিবৈবং সুখী ভবেং॥ ১১৩
বিহায় নামরূপাণি নিত্যে ব্রহ্মণি নিশ্চলে।
পরিনিশ্চিততত্ত্বো যঃ স মুক্তঃ কর্মবন্ধনাং॥ ১১৪
ন মুক্তির্জপনান্ধোমাত্বপবাসশতৈরপি।
ব্রহ্মবাহমিতি জ্ঞাছা মুক্তো ভবতি দেহভূং॥ ১১৫

আত্মা সাক্ষী বিভূঃ পূর্ণঃ সত্যোহদৈতঃ পরাৎ পরঃ। দেহস্থোহপি ন দেহস্থো জ্ঞাত্বৈবং মুক্তিভাগ ভবেং॥ ১১৬ উত্তমো ব্ৰহ্মসন্তাবো ধ্যানভাবস্ত মধ্যমঃ। স্তুতিৰ্জপোহধমো ভাবো বহিঃপূজাধমা ধমা॥ ১২২ যোগো জীবাত্মনোরৈক্যং পূজনং সেবকেশয়োঃ। সর্বং ব্রহ্মেতি বিহুষো ন যোগো ন চ পূজনম্॥ ১২৩ ব্রহ্মজ্ঞানং পরং জ্ঞানং যস্ত্র চিত্তে বিরাজতে। কিং তস্ত জপযজ্ঞাল্যৈ তপোভির্নিয়মব্রতৈঃ॥ ১২৪ সত্যং বিজ্ঞানমানন্দমেকং ব্রহ্মেতি পশ্যত:। **স্বভা**বাদ্ ব্রহ্মভূতস্থ কিং পূজা ধ্যান-ধারণা ॥ ১২৫ ন পাপং নৈব স্থকৃতং ন স্বর্গো ন পুনর্ভবঃ। নাপি ধ্যেয়ো ন বা ধ্যাতা সর্বং ব্রক্ষেতি জানতঃ॥ ১২৬ অয়মাত্মা দদা মুক্তো নির্লিপ্তঃ সর্ববস্তুষু। কিং তস্ত্য বন্ধনং কস্মান্ মুক্তিমিচ্ছন্তি হুর্দ্ধিয়ঃ॥ ১২৭ প্রিয়ো হ্যাত্তৈব সর্বেষাং নাত্মনোহস্ত্যপরং প্রিয়ম্। লোকেহস্মিন্নাত্মসম্বন্ধাদ ভবস্ত্যক্ষে প্রিয়াঃ শিবে॥ ১৩৭ জ্ঞানং জ্ঞেয়ং তথা জ্ঞাতা ত্রিতয়ং ভাতি মায়য়া। বিচার্যমানে ত্রিতয়ে হ্যাত্মৈবৈকোইবশিয়তে॥ ১৩৮ জ্ঞানমাথৈত্ব চিদ্রপো জ্ঞেয়মাথৈত্ব চিন্ময়ঃ। বিজ্ঞাতা স্বয়মেবাত্মা যো জানাতি স আত্মবিং॥

—মহানিবাণতন্ত্রঃ চতুর্দশোল্লাস

অর্থাৎ, (দেবী ভগবতীকে উপলক্ষ্য করিয়া জীবের প্রতি শিবের উপদেশ):—যে পর্যন্ত না জ্ঞান হয়, সে পর্যন্ত জীব শত শত কষ্ট স্বীকারপূর্বক নিরন্তর কর্মামুষ্ঠান করিয়াও মোক্ষ লাভ করিতে পারে না। তত্ত্ববিচার দ্বারা এবং নিদ্ধাম কর্মামুষ্ঠান দ্বারা আবরণ-শক্তিসম্পন্ন তমোরাশি ক্রেমশঃ বিদ্রিত হইলে এবং হৃদয়াকাশ নির্মল ও শুদ্ধসন্ত্রময় হইলে তাহাতে তত্ত্বজ্ঞানের উদয় হইয়া থাকে। ব্রহ্মা অবধি তৃণ পর্যন্ত সমুদয় জগংই মায়া দ্বারা পরিকল্পিত হইয়াছে; একমাত্র পরম ব্রহ্মাই সত্য। জ্ঞানী ব্যক্তিগণ ইহা অবগত হইয়াই নিরম্ভর নিত্যস্থুখ সম্ভোগ করেন। যিনি নামরূপ পরিত্যাগপূর্বক নিভ্য নিশ্চল ত্রন্মের তত্ত্ব নিরূপণ করিতে পারেন, তিনিই কর্মবন্ধন হইতে মুক্তি লাভ করেন। জপ করিলে মুক্তি হয় না, হোম করিলেও মুক্তি হয় না, শত শত উপবাদ করিলেও মুক্তি হয় না। "আমি ব্রহ্মই" এইরূপ দৃঢ় জ্ঞান জন্মিলেই তবে দেহী মুক্তি লাভ করে। আত্মা সাক্ষীস্বরূপ, অর্থাৎ শুভাশুভের নির্লিপ্ত জ্ঞা। তিনি সত্য, অদিতীয় ও পরাংপর। তিনি দেহস্থ হইয়াও দৈহিক কার্যে লিপ্ত নহেন। এইরূপ জ্ঞান জন্মিলেই জীব মুক্তিভাগী হইতে পারে। ব্রহ্মই সত্য, আর সমুদায়ই মায়াকল্পিত ও মিথ্যা; আমিই সেই সংস্করণ ব্রহ্ম—ঈদুশ ভাব উত্তম কল্ল। ধ্যানভাব মধ্যম কল্ল। স্তব ও জপ ভাব অধ্য কল্ল। আর বাহ্য পূজা অধম হইতেও অধম কল্প। জীবাত্মা ও পরমাত্মার ঐক্য স্থাপনের নামই যোগ; দেবক ও ঈশ্বরভাব প্রতিপাদনের নামই পূজা; আর যাঁহার এইরূপ জ্ঞান হইয়াছে যে সমুদায়ই বহ্ম, ব্রহ্ম ভিন্ন অপর কিছুই নাই, তাঁহার পক্ষে যোগ বা পূজা, কিছুরই আবশ্যকতা নাই। যাঁহার হৃদয়ে ব্রহ্মজ্ঞানরূপ প্রমজ্ঞান বিরাজিত রহিয়াছে, তাঁহার পক্ষে জপ, যজ্ঞ, তপস্থা, নিয়ম, ব্রত প্রভৃতি কিছুরই আবশ্যকতা নাই। যিনি সর্বত্র একমাত্র সত্যস্বরূপ, বিজ্ঞানস্বরূপ ও আনন্দস্বরূপ অদ্বিতীয় ব্রহ্মকেই দর্শন করেন, তিনি স্বভাবতঃই ব্রহ্মস্বরূপ হইয়াছেন। তাঁহার পক্ষে পূজা বা ধ্যান-ধারণা কিছুই সম্ভাবিত হইতে পারে না। যিনি সমুদায়ই ব্রহ্ম এইরূপ দেখিতেছেন, তাঁহার পক্ষে পাপ নাই, পুণ্য নাই, স্বৰ্গ নাই, পুনৰ্জন্ম নাই, ধ্যেয় নাই, ধ্যাতাও নাই। এই আত্মা সর্বদাই মুক্ত, তিনি কোনও বস্তুতেই লিপ্ত নহেন; তাঁহার আবার বন্ধন কোথায়? কেনই বা ছুবু দ্বি ব্যক্তিগণ মুক্তি কামনা করে ? সকল জীবের পক্ষে আত্মাই পরম প্রেমাম্পদ; আত্মা হইতে প্রিয়তর অপর কোনও বস্তু নাই। শিবে! ইহলোকে অন্থ বস্তু বা ব্যক্তি যে প্রিয় বা প্রেমাম্পদ হয় তাহা আত্মসম্বন্ধানুসারেই হইয়া থাকে। জ্ঞান, জ্ঞেয় ও জ্ঞাতা এই ত্রিতয় কেবল মায়া দ্বারাই প্রতিভাত হয়; পরস্তু এই ত্রিতয়ের তত্ত্ব বিচার করিলে একমাত্র আত্মাই অবশিষ্ঠ থাকেন; অপর কিছুই থাকে না। কারণ চিন্ময় আত্মাই জ্ঞান, চিন্ময় আত্মাই জ্ঞেয় এবং চিন্ময় আত্মাই জ্ঞাতা। যিনি এই তত্ত্ব জানেন তিনিই আত্মবিং।

# চতুর্থ অধ্যায়

শুদ্ধ চৈতন্ম ও আনন্দস্বরূপ একটিমাত্র বস্তুই আছেন—যাঁহাকে বন্ধ বা আত্মা বলা হয়; অজ্ঞানদশায় সেই একমাত্র বস্তুই নানারপে, বৈচিত্র্যময় জগদ্রপে দৃষ্ট হয়। প্রথম অধ্যায়ে, সাধারণ সরল যুক্তি দারা আমরা এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছি। দ্বিতীয় অধ্যায়ে দেখিয়াছি যে এই বিচারধারা ও সিদ্ধান্ত শ্রেষ্ঠ অদ্বৈতাচার্যগণ কর্তৃক সমর্থিত। তৃতীয় অধ্যায়ে আমরা দেখিয়াছি যে উহা শ্রুতিসম্মতও বটে। কিন্তু সকল বিচারেরই প্রতিষ্ঠা শেষ পর্য্যন্ত নিজের অনুভবে। অর্থাৎ, যুক্তি-প্রমাণ ও শ্রুতি-প্রমাণ যদি নিজ্ক অনুভবের সহিত মিলিয়া যায় তবেই সিদ্ধান্তে স্থানিশ্চিত ও দৃঢ়প্রতিষ্ঠ হওয়া যাইতে পারে। ভাসা ভাষা ভাবে বা অন্থ বিশিষ্ট ব্যক্তির মতমাত্র রূপে জানিলে কিঞ্চিৎ কৌতৃহলত্ন্তি হইতে পারে; তাহার দারা ত্বংখের আত্যন্তিক নির্ত্তি ও পরমস্থপ্রান্তি হয় না—অর্থাৎ কৃতকৃত্যতা বা মৃক্তি লাভ হয় না। এ বিষয়ে আচার্য শঙ্কর বলিয়াছেন ঃ—

ন গচ্ছত্তি বিনা পানং ব্যাধিরৌষধশব্দতঃ। বিনাপরোক্ষান্মভবং ব্রহ্মশব্দৈর্ন মুচ্যতে॥

—বিবেকচূড়ামণি⋯ঃ ৬২

অর্থাৎ, যেমন ঔষধের নামোচ্চারণ মাত্রেই রোগ সারে না, তজ্জ্য ঔষধ সেবন করিতে হয়; সেইরূপ, যদি অপরোক্ষ অনুভূতি না হয়, তবে শুধু "ব্রহ্ম, ব্রহ্ম" এইরূপ বাগাড়ম্বরের দ্বারা মুক্তি লাভ হয় না।

এমতাবস্থায়, কি করিয়া এই তত্ত্ব অপরোক্ষ অর্থাং, প্রত্যক্ষ বা অন্থভূত হয়, সে বিষয়ে কিছু না বলিলে আমাদের বক্তব্য কিঞ্ছিং অসম্পূর্ণ থাকিয়া যায়। অথচ, সাধারণভাবে, সকলের জন্ম, এ বিষয়ে কিছু বলাও অত্যন্ত ত্রহ। বস্ততঃ, প্রত্যক্ষ অন্থভব জিনিষটি সাধন জগতের অন্তর্গত; স্ত্রাং ব্রহ্মজ্ঞ সদ্গুরুর উপদেশ অনুযায়ী সাধকের নিজ সাধন দ্বারাই উহা লভ্য। ব্রহ্ম বা আত্মা ভিন্ন যখন

কোথাও আর কিছু নাই, তখন এক হিসাবে ত্রন্ম সর্বদাই সকলের প্রত্যক্ষ। কিন্তু অজ্ঞানবশতঃ জীব তাহাকে চিনিতে না পারিয়া জগদ্রপে দর্শন করে। স্ত্রাং এই অজ্ঞান নাশ করাই অপরোক্ষায়ুভূতির উপায়। কিন্তু এই মূল অজ্ঞান এবং তাহা হইতে উৎপন্ন যে অসংখ্য বাসনাজালে জীব জড়িত থাকে, তাহার মাত্রা ও প্রকৃতি এক এক জীবে এক এক প্রকার। স্ত্রাং যে জীব যে অবস্থায় বর্তমান তাহার যাত্রা সেইখান হইতেই শুরু করিতে হইবে—অর্থাৎ, প্রত্যেক সাধকের যাত্রাপথ অল্পাধিক পৃথক্—যদিও গন্তব্যস্থল সকলেরই এক। তাই প্রত্যেক সাধকের ব্যক্তিগত অবস্থা ব্রিয়া সদ্গুরুই তাহার পথনির্দেশ করিয়া দিবেন। স্ত্রাং এ বিষয়ে আচার্যেরা যাহা বলিয়াছেন তাহার ছই একটি কথাই মাত্র এখানে অতি সাধারণভাবে উল্লেখ করা যাইতে পারে।

প্রথমেই, অদৈততত্ত্বের আলোচনার অধিকারী কে—এবিষয়ে কিছু বলিতে হয়; কারণ ইহা সকল সাধকের পক্ষে সমানভাবে উপকারী বা ফলপ্রসূ হয় না। অদৈততত্ত্বে প্রতিষ্ঠিত হওয়া সাধনমার্গের শেষ কথা। তাহার পূর্বে দৈতসাধন দ্বারা শুদ্ধচিত্ত হওয়া প্রয়োজন। জ্ঞান লাভের জন্ম বৃদ্ধিই তো যথেষ্ঠ; তাহার জন্ম আবার চিত্তশুদ্ধির প্রয়োজন কি ? কেহ যদি এরূপ মনে করেন, তবে তত্ত্ত্বের বলিতে হয় যে আসক্তি বা দ্বেষ দ্বারা মন কলুষিত থাকিলে সত্যদর্শন হয় না। তুইটি বালক ঝগড়া বা মারামারি করিলে, সব কিছু দেখিয়াও তাহাদের মায়েরা অনেক ক্ষেত্রেই নিজ নিজ পুত্রকে নির্দোষ এবং অপরের পুত্রকে দোষী বলিয়া দেখিয়া থাকেন। নিজ পুত্রের দোষ থাকিলেও তাহা দেখিতে পান না। ইষ্ট্রেঙ্গলও মোহনবাগান দলের মধ্যে ফুটবল ম্যাচের সময় রেফারী যদি "অফ্-সাইড্" ঘোষণা করেন—তবে এই একই ঘটনা দেখিয়া তুই দলের উৎকট সমর্থকেরা প্রায়শঃই বিপরীত মত পোষণ করেন। রেফারীর ঘোষণায় যে দল লাভবান্ হইল তাহার সমর্থকেরা ইহাকে

ঠিক মনে করেন—অপরপক্ষের সমর্থকেরা রেফারীর এই সিদ্ধান্তকে ভুল বলিয়া ধরিয়া লন। নিজ নিজ পুত্র বা দলের প্রতি আসক্তি এবং অপরের পুত্র বা দলের প্রতি দ্বেষই এই ভুল দর্শনের কারণ। এরূপ স্থল ব্যাপারেই যথন এরূপ, তখন অহৈততত্ত্বের স্থায় সূক্ষ্ম তত্ত্ব ধারণা করিতে গেলে যে—মন আসক্তি ও দ্বেষশৃত্য হওয়া নিতান্ত প্রয়োজন তাহা সহজেই অনুমেয়। অত্যন্ত মলিন চিত্তে অদৈতবিচারের ধারণা তো হয়ই না—তাহা শুনিতে ইচ্ছা পর্যন্ত হয় না। সত্যও যদি অপ্রিয় হয়, তবে লোকে তাহা গ্রহণ করিতে চায় না। যাহারা অত্যন্ত বহিমুখ, ইন্দ্রিয়-ভোগ্য বাহ্য বিষয়ে যাহাদের অত্যন্ত স্পৃহা —তাহারা অদ্বৈতবিচার বুঝা বা গ্রহণ করা তো দূরের কথা—উহা শুনিতেও চায় না। কারণ, সবই যদি এক সমরসতত্ত্ব হইয়া গেল, তবে ভোক্তা, ভোগ ও ভোগ্য—কিছুই থাকে না। এমনকি মানসিক ভোগও সম্পূর্ণ বন্ধ হইয়া যায়। যাবতীয় ভোগের বিরোধী বলিয়া অদ্বৈততত্ত্ব তাহাদের নিকট অপ্রিয়। স্কুরাং জোর করিয়া যদি শুনিতে আরম্ভ করেও, তবে তাহাতে মনোযোগ রক্ষা করিতে পারে না। বহু সাধকই এই পর্যায়ভুক্ত। এরূপ ব্যক্তিকে অদ্বৈত-বিচার শুনহিয়া কোনও লাভ হয় না। এ পথ তাহাদের জন্ম নয়। এরপ ব্যক্তিগণের জন্ম শাস্ত্র নানারূপ কর্ম ও উপাসনার বিধান করিয়াছেন। ঐ সকল সাধন দ্বারা বহুলাংশে শুদ্ধচিত্ত হইলে পরে অদ্বৈততত্ত্ব বিচার শুনিবার ও বুঝিবার যোগ্যতা জন্মে, উহা ভাল লাগে ও ফলপ্রসূ হয়।

অপরপক্ষে এমন অতীব শুদ্ধচিত্ত ব্যক্তিও কেহ কেহ আছেন, যিনি একবার মাত্র বেদাস্তবিচার শ্রবণ করিলে তৎক্ষণাৎ তাহা স্পষ্ট ধারণা করিতে পারেন অর্থাৎ অপরোক্ষ করিতে পারেন এবং তাহার সত্যতা সম্বন্ধে চিরতরে নিঃসন্দেহ হইয়া যান। এই প্রকার অত্যন্ত শুদ্ধচিত্ত ব্যক্তির লক্ষণ কি, এ সম্বন্ধে বলা হইয়া থাকে যে তাঁহার নিয়লিখিত সাধন-চতুষ্ট্র অর্জিত হইয়া থাকে।

- (১) জগতের যাবতীয় বিষয়ই অনিত্য; শুধু ব্রহ্মাই একমাত্র নিত্য বস্তু—এই বাক্যে বিশ্বাস;
- (২) ছঃখমিশ্রিত ও অনিত্য—এই বোধে ইহলোকের ও পরলোকের যাবতীয় স্থখ-ভোগে বিরক্তি:
- (৩) শম, দম, উপরতি, তিতিক্ষা, শ্রদ্ধা ও সমাধান—এই ছয়টি সম্পদ।

শম-- অন্তরিব্রিয়ের সংযম;

দম—বাহ্যেব্রুয়ের সংযম:

উপরতি—বাহ্য-বিষয় চিস্তা না করা;

তিতিক্ষা—প্রতিকারের চেষ্টা না করিয়া অম্লানচিত্তে যাবতীয় তঃখ সহ্য করা:

শ্রদ্ধা—শাস্ত্র ও গুরুবাক্যে বিশ্বাস;

সমাধান—অন্ত চিন্তা না করিয়া সদাসর্বদা শুধু ঈশ্বর চিন্তা করা:

(৪) মুমুক্ষুতা, অর্থাৎ মুক্তিলাভের তীব্র ইচ্ছা।

এরপ ব্যক্তিই যে অদৈতবেদাস্তবিচারের মুখ্য অধিকারী তাহা আর বলিতে হইবে না। কিন্তু, বলা বাহুল্য যে এরপ সাধক অতীব বিরল।

এই উভয় প্রকার সাধক হইতে ভিন্ন—অর্থাৎ যাঁহাদের চিত্ত অত্যন্ত মলিনও নয় এবং অতীব শুদ্ধও নয়—তাহাদের পক্ষে বেদান্তবিচার বিধেয় কি না, এ বিষয়েই প্রশ্ন উঠা স্বাভাবিক। ইহার সহজ উত্তর এই যে বেদান্তবিচার যাঁহারই ভাল লাগিবে, তিনিই তাহা করিতে পারেন—কারণ, তিনি পূর্বে ইহজন্মে বা পূর্বজন্ম— চিত্তশুদ্ধিকর প্রচুর সাধন অবশ্যই করিয়াছেন বুঝিতে হইবে; অত্যথা বেদান্তবিচার প্রবণে তাঁহার প্রবৃত্তিই হইত না। ইহা শুধু আমাদের স্বাভাবিক বিচারবৃদ্ধিপ্রস্ত অভিমত নয়। স্বয়ং আচার্য শঙ্করও এ বিষয়ে বলিয়াছেনঃ—"সাধনচতুষ্ট্যসম্পত্যভাবেহপি

গৃহস্থানাম আত্মানত্মবিচারে ক্রিয়মানে সতি তেন প্রত্যবায়ো নাস্তি, কিন্তু অতীব শ্রেয়ো ভবতি।" ( আত্মানাত্মবিবেকঃ ৫৯) অর্থাৎ, "সাধন-চতুষ্টয় যিনি অর্জন করেন নাই, গৃহস্থাশ্রম ত্যাগ করিয়া সম্যাসও গ্রহণ করেন নাই— এরূপ ব্যক্তিও যদি আত্মবস্তু কি, অনাত্ম-বস্তুই বা কি এ সকল বিচার করেন. তবে তাঁহার কোনও ক্ষতি তো হয়ই না, বরঞ্চ অভীব কল্যাণই সাধিত হয়।" গৃহন্তের বেলায়ই যখন এরপ তখন সন্ন্যাসীর বেলায় তো কথাই নাই। অতএব বেদান্ত-বিচারে যিনিই আগ্রহী, অর্থাৎ যিনিই তাহাতে আন্তরিক আনন্দ পান, তিনিই তাহা করিবার অধিকারী। অধিকারী নির্ণয় ব্যাপারে ইহাই আমাদের সরল ও সহজ সিদ্ধান্ত। দৃষ্টান্তস্বরূপ দ্রষ্টব্য:— অর্জুন জ্ঞানযোগের মুখ্য অধিকারী ছিলেন না; কর্ম ও উপাদনারই অধিকারী ছিলেন। তাই কুরুক্ষেত্র যুদ্ধের প্রাক্তালে তিনি যখন নিজের অবস্থা বুঝিতে না পারিয়া মোহবশতঃ সংসার ও কর্মত্যাগ করিয়া সন্ন্যাসগ্রহণে উদ্ভূত হইয়াছিলেন, তখন অন্তর্গামী ভগবান শ্রীকৃষ্ণ তাঁহাকে সেই ভুল পথ হইতে নিবৃত্ত করিয়া তাঁহাকে তাঁহার যাহা স্বধর্ম সেই যুদ্ধেই নিয়োজিত করিয়াছিলেন। কিন্তু তাঁহাকৈ ব্রহ্মবিতা দানে কুষ্ঠিত হন নাই; বরঞ্চ সর্বপ্রথমে সেই বিষয়েই উপদেশ প্রদান করিয়াছিলেন। কারণ, ব্রহ্মজ্ঞানই যে চরম উদ্দেশ্য তাঁহা স্মরণে থাকিলে তবেই কর্ম বা উপাসনা সার্থক ও সর্বাঙ্গস্থন্দর হইতে পারে।

এরপ মধ্যম অধিকারী সাধকবর্গের মধ্যেও অবশ্য চিত্তক্তির তারতম্যানুসারে অনেক শ্রেণীভেদ থাকিতে বাধ্য। একদিকে, যাঁহাদিগের চিত্তক্তির স্বল্পতা আছে, তাঁহারা হয়তো এই তত্ত্বের মোটামুটি আভাসমাত্র লাভ করিয়া ও তৎপ্রতি সশ্রুদ্ধ হইয়া চিত্তক্তির সম্পূর্ণতা লাভের জন্ম, কিঞ্চিং বিচারসহ নিকাম কর্ম ও উপাসনার প্রতিই সমধিক যত্নবান্ হইবেন। অপর দিকে, যাঁহাদিগের চিত্ত অধিকতর নির্মল, তাঁহারা এই তত্ত্বিচারে সত্য ও

আনন্দের এমন সন্ধান পাইবেন যে উহাতেই স্বভাবতঃ সমাহিত ও নিমগ্ন হইয়া যাইবেন। তাঁহাদিগের পক্ষে অপর কোনও প্রকার কর্ম ও উপাসনার প্রয়োজন নাই। তবে এরপ অবস্থা স্বাভাবিকরপে আসিবার পূর্বে জোর করিয়া নিদ্ধাম কর্ম ও উপাসনাদি ত্যাগ করা উচিত নয়। এ সকল ব্যাপারে আন্তরিকতাই সাধকের প্রধান সহায়। আন্তরিক হইলে, ঈশ্বরই অন্তরে থাকিয়া সাধককে স্থপথে পরিচালিত করিবেন, কুপথ হইতে নিবৃত্ত করিবেন এবং সদ্গ্রন্থ ও সদ্গুরুর সহিত যোগাযোগ করিয়া দিবেন।

সাধন জগতে কর্ম ও উপাসনার স্থান অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ; কিন্তু তাহার বিস্তৃত আলোচনা এ ক্ষুদ্র প্রবন্ধের বিষয়ীভূত নয়। যাঁহারা বহুলাংশে শুদ্ধচিত্ত, তাঁহাদের পক্ষে বিচারপথে তত্ত্বারুভূতির সাধন বিষয়েই মাত্র হুই একটি কথা এখানে বলা যাইতে পারে। প্রথম কথা এই যে বিচারপথে বা জ্ঞানযোগে বিচারই প্রায় একমাত্র সাধন; অন্ত সাধন প্রায় কিছুই নাই। বিচার করা, বিচার করিয়া সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া এবং সিদ্ধান্তে দৃঢ়নিষ্ঠ হওয়াই এই সাধন। আচার্যগণ এই ব্যাপারটিকে শ্রবণ, মনন, নিদিধ্যাসন ও নির্বিকল্প-সমাধি-এই চারি পর্যায়ে বিভক্ত করিয়াছেন। কথাগুলির অর্থ সংক্ষেপে এইরপ:—শ্রবণের অর্থ:—ব্রহ্মাই একমাত্র সভ্য বস্তু; জগৎ মিথ্যা এবং নিজ অন্তরে অনুভূত আত্মা ব্রহ্মই, অন্ত কিছু নয়, এই সিদ্ধান্তের ভাবণ; মননের অর্থ:—পক্ষে ও বিপক্ষে যে সকল যুক্তি উঠিতে পারে তাহার আলোচনা করিয়া উপরোক্ত সিদ্ধান্তই যে প্রকৃত সত্য—এ বিষয়ে স্থানিশ্চিত হওয়া; নিদিধ্যাসনের অর্থ:—নামরূপাত্মক বিষয়সকলকে মিথ্যা বুঝিয়া সে সকল হইতে মনকে সংহত করিয়া উপরোক্ত সত্যে অর্থাৎ ব্রন্ধে বা আত্মায় একনিষ্ঠ হওয়া। ঐরূপ করিতে করিতে ঐ সত্যের সহিত এরূপ প্রগাঢ়ভাবে একীভূত হইয়া যাওয়া, যাহার ফলে অন্ত সকল প্রকার মানসিক ব্যাপার স্তব্ধ হইয়া যায়—তাহাকে নির্বিকল্প সমাধি বলা যাইতে পারে।

বিচার সম্বন্ধে পূর্ব প্রব্যায়ে বিশদভাবেই বলা হইয়াছে—
মৃতরাং সে বিষয়ে আর অধিক বলা নিপ্রায়েজন। এখানে মাত্র
ছই একটি মন্তব্য করা যাইতে পারে। জ্ঞাতা কখনও জ্ঞেয় হইতে
পারে না—এই যুক্তির সাহায্যে জ্ঞাতা আত্মা যে বাহ্য জগৎ নয়,
দেহ নয়, প্রাণ নয়, মন নয়, অহঙ্কারও নয়—উহা কোনও প্রকার
নামরূপবান্ দৃশ্যবস্তই নয়—উহা সম্পূর্ণ নিগুণ, নিরাকার, নির্বিশেষ
ও নিজ্ঞিয় শুদ্ধ চৈতত্যমাত্র—এইটি বুঝাই বিচারের প্রথম অঙ্গ।
এখন, বাহ্য জগৎ, দেহ, এমনকি প্রাণও যে দৃশ্য বা জ্ঞেয়—ইহা
বুঝিতে কিছু অস্মবিধা হইবার কথা নয়; কিন্তু, মন, বুদ্ধি ও
অহঙ্কারও যে দৃশ্য বা জ্ঞেয়—এই তত্ত্বি কিঞ্চিৎ স্ক্লেতর। স্মৃতরাং
এইটি ঠিক ঠিক বুঝিবার জন্য কিছু চেপ্তার আবশ্যকতা আছে।
মন ইত্যাদিকে দৃশ্যরূপে লক্ষ্য করাই এই সাধন।

জ্ঞাতার পক্ষে নিজ হইতে পৃথক্ কিছু প্রত্যক্ষ করা সম্ভব নয়, এই যুক্তির সাহায্যে শুদ্ধ চিৎস্বরূপ আত্মাই অজ্ঞানবশতঃ নানারূপ বিষয়াকারে প্রতিভাত হন, জগদাদি দৃশ্যবস্তুর নামরূপ অংশটি মিথ্যা—উহারা বাস্তবে আত্মচৈতগ্রই—এইটি বুঝাই বিচারের দ্বিতীয় অঙ্গ। এইটি বুঝিতে সৃক্ষতর বুদ্ধি ও অধিকতর একাগ্রতার প্রয়োজন হয়। স্থতরাং প্রথম অধ্যায়ের দ্বিতীয় পরিচ্ছেদে এইটি বুঝাইবার জন্ম অধিকতর প্রয়াস করা হইয়াছে। আশা করা যায় যে মধ্যম অধিকারী সাধকগণও এই প্রকার বিচারের সাহায্যে তত্ত্বটি বুঝিতে পারিবেন। যাঁহারা একবার বা ছইবার পাঠ করিয়া ইহা ঠিক ঠিক বুঝিতে পারিবেন না, তাঁহারা যেন বিষয়টি একান্তে, কোলাহলহীন স্থানে একাগ্রতার সহিত পুনঃ পুনঃ চিস্তা করিতে থাকেন। আশা করা যায় যে এইরূপ করিতে করিতে, সাধকের নিজ প্রচেষ্টায় ও ঈশ্বর কুপায় "জ্ঞেয় বিষয় জ্ঞাতার বাহিরে থাকিতে পারে না—উহা জ্ঞাতার অন্তরেই অবস্থিত" এই মৌলিক তত্ত্বটি একদিন বিহ্যুৎ ঝলকের স্থায় সাধকের চিত্তে উদ্ভাসিত হইয়া উঠিবে এবং ইহার ফলে অফাফ সিদ্ধান্তগুলিও সুস্পষ্ট অনুভূত হইবে। তখন তিনি নিজের এই সাফল্যে চমংকৃত হইয়া অপূর্ব আনন্দে এবং গুরু ও শাস্ত্রের প্রতি কৃতজ্ঞতায় অভিভূত হইয়া পড়িবেন।

কোনও কোনও সাধক হয়তো ইতিপূর্বেই তীব্র ধ্যানাদির অভ্যাসফলে নানারূপ জ্যোতিঃ দর্শন বা অঞ্চ, পুলক, রোমাঞ্চাদির আবির্ভাবে তীব্র আনন্দের আস্বাদন করিয়া থাকিবেন। সাধনপথে এ সকল দর্শন বা অনুভব নিতান্ত তুচ্ছ নয়—বর্প্ণ অগ্রগতিরই লক্ষণ; কিন্তু তীক্ষ্ণ বুদ্ধিমান্ সাধকের তথনও নিশ্চয়ই মনে হইয়া থাকিবে যে ইহাই সাধনার শেষ লক্ষ্য হইতে পারে না; যতই সূক্ষাকারে হউক, এ জ্যোতিঃও দৃশ্য, অর্থাৎ ভৌতিক জ্যোতি, এ আনন্দও ইন্দ্রিয় ও মনোগ্রাহ্য—স্বতরাং বিষয়ানন্দেরই অন্তর্গত। তাঁহার মনে হইয়া থাকিবে যে ইহার পর আরও কি আছে তাহা দেখিতে হইবে, অনুভব করিতে হইবে। ঞীরামকৃষ্ণ প্রমহংসদেবও এ সকল দর্শন, অনুভবাদিকে লক্ষ্য করিয়া সাধকের প্রতি উপদেশ করিয়াছেন—"ওরে! আরও এগিয়ে চল।" কিন্তু অদ্বৈতভত্তের অনুভৃতি যখন হয়, তখন মনের অন্তঃস্তল হইতে এই বাণীই যেন ফুটিয়া উঠে যে "এতদিনে আমার জানার, অনুভবের শেষ হইল; ইহার অধিক আর জানিবার নাই—অনুভব করিবার নাই। আমি কৃতকৃত্য হইয়াছি।" তথন পূর্বে শুনিয়াও যাহার মর্ম পরিক্ট হয় নাই. নিমোক্ত সেই বাণীর অর্থ হৃদয়ঙ্গম হয় : মনে হয় যেন সাধকের নিজের মনের কথাই এই বাণীতে ভাম্বর হইয়া উঠিয়াছে:—

> ভিন্ততে হৃদয়গ্রন্থিশ্ছিন্দন্তে সর্বসংশয়াঃ। ক্ষীয়ন্তে চাস্থ কর্মাণি তস্মিন্ দৃষ্টে পরাবরে॥

> > মুণ্ডকোপনিষৎ: ২৷২৷৯

অর্থাৎ, কার্য ও কারণরূপী সেই প্রমাত্মা দৃষ্ট হইলে পর এই সাক্ষাৎকারীর হৃদয়গ্রন্থি (অবিভাদি সংস্কার) নষ্ট হইয়া যায়। সর্বপ্রকার সংশ্র ছিল্ল হয় এবং কর্মসমূহ ক্ষীণ, অর্থাৎ দগ্ধবীজের স্থায় হইয়া যায়।

অন্তরে ও বাহিরে অবস্থিত বিশ্বজগৎ চিৎস্বরূপ আমার আত্মাই—
এইটা নিজের অন্তর দিয়া স্পষ্ট বৃঝিতে পারাকে অপরোক্ষ জ্ঞান
বা অপরোক্ষ অনুভূতি বলা যাইতে পারে। এইরূপ অনুভব এক
মুহূর্তের জন্মও উদিত হওয়া বহু জন্মের স্কৃতি ও সাধনার ফলেই
সম্ভব হইতে পারে। তথাপি ঐ জ্ঞান অতি বিরল ছই একজন
অবতার বা আধিকারিকপ্রতিম অতি শুদ্ধচিত্ত পুরুষ ভিন্ন একবারেই
দৃঢ়ভিত্তিক হয় না ; অর্থাৎ ঐ জ্ঞান সর্বদা সমভাবে জাগরুক থাকে
না। ঐ জ্ঞান এক মূহূর্তের জন্ম আসিয়া পর মূহূর্তেই চিরতরের জন্মই
বৃঝি বা মিলাইয়া যায়—এইরূপ আশঙ্কাই বরঞ্চ প্রথম প্রথম হয়;
এবং ঐ জ্ঞানানন্দের বিরহে সাধক মূহ্যমান হইয়া পুনরায় উহা লাভের
জন্ম ব্যাকুল হইয়া চেষ্টা করিতে থাকেন। তাই তো বলা হইয়াছে :—

অনৌপম্যমনির্দেশ্যমব্যক্তং নিশ্চলং মহৎ। যথা ব্রহ্ম তথা তস্তা বিরহ-বেদনং ভূশম॥

অর্থাৎ, ব্রহ্ম যেরূপ অন্থপম, অনির্দেশ্য, অব্যক্ত, নিশ্চল ও অতি মহান্, ব্রহ্মান্থভৃতির স্থাদ যিনি একবার পাইয়াছেন, তাঁহার পক্ষে ঐ অনুভৃতির অভাবও অতি ভীষণ ও অসহ্য বেদনাদায়ক। স্থাধর ও ভরদার বিষয় এই যে একবার উদিত হইলে ঐ জ্ঞান আর সম্পূর্ণ বিলুপ্ত হয় না। কিন্তু ঐ জ্ঞান যদি সদা সর্বদাই ফ্রিত হইতে থাকে, তবেই তাহার সার্থকিতা। স্থতরাং যাহাতে এ জ্ঞান অবিছিন্ন ধারায় প্রবাহিত থাকে, তজ্জ্যু নিরন্তর শ্রবণ, মনন, নিদিধ্যাসন ও সমাধি অভ্যাসের প্রয়োজন আছে। এ বিষয়ে বিভারণ্য মুনি "পঞ্চদশী" নামক গ্রন্থে বলিয়াছেন:—

দিনে দিনে স্বপ্নস্থারেধীতে বিস্মৃতেইপ্যয়ম্। পরেক্যানাধীতঃ স্থাৎ তত্ত্ববিদ্যা ন নশ্যতি॥ ২।১০৭ প্রমাণোৎপাদিতা বিচ্চা প্রমাণং প্রবলং বিনা।
ন নশ্যতি ন বেদাস্তাৎ প্রবলং মানমীক্ষ্যতে ॥ ২।১০৮
বহুজন্মদৃঢ়াভ্যাসাদ্ দেহাদিধাত্মধীঃ ক্ষণাং ।
পুনঃ পুনরুদেত্যেবং জগংসত্যত্বধীরপি ॥ ৭।১০৩
বিপরীতা ভাবনেয়মৈকাগ্র্যাৎ সা নিবর্ততে ।
তব্বোপদেশাৎ প্রাণেব ভবত্যেতহুপাসনাৎ ॥ ৭।১০৪
উপাস্তয়োহত এবাত্র ব্রহ্মশাস্ত্রেহিপি চিন্তিতাঃ ।
প্রাগনভ্যাসিনঃ পশ্চাদ্ ব্রহ্মাভ্যাসেন তদ্ ভবেং ॥ ৭।১০৫
তচ্চিন্তনং তৎকথনমস্থোক্তং তৎপ্রবোধনম্ ।
এতদেকপরত্বক ব্রহ্মাভ্যাসং বিহুবুর্ধাঃ ॥ ৭।১০৬
অস্ত্র বোধোহপরোক্ষোহত্র মহাবাক্যাৎ তথাপ্যসৌ ।
ন দৃঢ়ঃ প্রবণাদীনামাচার্ট্যঃ পুনরীরণাং ॥ ৭।৯৭

অর্থাৎ, প্রতিদিন স্বপ্ন ও সুষ্প্তিকালে সে দিনের অধীত বিভা বিস্মৃত হয় বটে, কিন্তু পরদিন জাগিয়া উঠিলে যেমন উহা অনধীত থাকে না, সেইরূপ তত্ত্বজ্ঞান একবার উদিত হইলে উহা আর সম্পূর্ণ নষ্ট হয় না। প্রমাণবলে উৎপাদিত বিভা প্রবলতর বিপরীত প্রমাণ দারা ভিন্ন ( অর্থাৎ, শুধু সাময়িক বিস্মৃতির দারা ) বিনষ্ট হয় না। কিন্তু বেদান্ত অপেক্ষা প্রবলতর প্রমাণ আর কিছু নাই। (স্কুতরাং বেদান্ত-বিচার দারা উৎপাদিত তত্ত্বজ্ঞান আর নষ্ট হইবার নয়।) কিন্তু জন্ম-জন্মান্তরের দৃঢ় সংস্ফারের বশে স্কুল, স্কুল্ম দেহাদিতে "আমি, আমার"—বুদ্ধি ও জগৎ সত্যই আছে এরূপ বুদ্ধি মূহুর্তের অনবধানতার অবসরেই পুনঃ পুনঃ উদিত হইতে চায়। এ সকলকে বিপরীত ভাবনা বলা হয় এবং তত্ত্বে একাগ্রতার দারা উহাকে নিবৃত্ত করিতে হয়। এই একাগ্রতা, সাধারণতঃ তত্ত্বোপদেশ লাভের পূর্বেই, সগুণ-ঈশ্বরের উপাসনা অর্থাৎ ধ্যান দারা আয়ন্ত্বীভূত হইয়া থাকে। এই জন্মই বন্ধাশান্ত্রেও নানারূপ সপ্তণ ঈশ্বরোপাসনার বিধান রহিয়াছে। আর যদি কোনও সাধক তত্ত্বোপদেশ লাভের পূর্বে যথেষ্ট পরিমাণে

উপাসনাদির অভ্যাস না করিয়া থাকেন, তবে ব্রহ্মাভ্যাসের দ্বারাই তাঁহার এই একাগ্রতা অর্জিত হইবে। ব্রহ্মাভ্যাসের অর্থঃ—ব্রহ্মের স্বরূপের চিন্তা, তদ্বিষয়ক বাক্যের আলোচনা, বিচারের সাহায্যে পরস্পরকে তাহা বোধগম্যকরণ এবং তাহাতে একনিষ্ঠ হওয়া। জীব ও ব্রহ্মের একত্ববোধক শ্রুতিবাক্য সকলের (মহাবাক্য সকলের) বিচার দ্বারা অপরোক্ষজ্ঞান উৎপন্ন হয় বটে, তথাপি প্রথমোৎপন্ন জ্ঞান দৃঢ় হয় না। এ বিষয়ে প্রমাণ এই যে জ্ঞান লাভের পরেও শ্রবণাদির অভ্যাস করিতে শঙ্করাদি আচার্যগণ উপদেশ করিয়াছেন।

শঙ্করাদি আচার্যগণের উপদেশকেই যথন বিভারণ্য মুনিও প্রমাণ-রূপে উল্লেখ করিয়াছেন, তখন এ বিষয়ে আচার্য শঙ্করের উপদেশ কি প্রকার তাহা জানিবার কৌতৃহল হওয়া স্বাভাবিক। আচার্য এরূপ উপদেশ অসংখ্য স্থলেই দিয়াছেন। তাহার অতি অল্প কয়েকটি মাত্রই এখানে উল্লেখ করা সম্ভব। আচার্যের সিদ্ধান্ত ও সাধন-বিষয়ক কয়েকটি উক্তি নিম্নে প্রদৃত্ত হইলঃ—

> মূঞ্জাদিষীকামিব দৃশ্যবর্গাৎ প্রত্যঞ্চমাত্মানমসঙ্গমক্রিয়ম্। বিবিচ্য তত্র প্রবিলাপ্য সর্বং তদাত্মনা তিষ্ঠতি যঃ স মুক্তঃ॥

> > বিবেকচূড়ামণি—১৫৩

অর্থাৎ, মুঞ্জনামক তৃণ হইতে তাহার ডাঁটাটি বাহির করিবার জন্য তাহার উপরকার আবরণগুলি যেমন ফেলিয়া দিতে হয়, সেইরূপ (দেহ, প্রাণ, মন, অহঙ্কার প্রভৃতি) অনাত্ম দৃশ্যবর্গ হইতে (বিচার সহায়ে) দ্রষ্টা প্রত্যক্ আত্মাকে নির্লিপ্ত, নিষ্ক্রিয় ও পৃথক্রপে জানিয়া এবং তদনন্তর (শুদ্ধচৈতন্তস্বরূপ) সেই আত্মাতে সকল অনাত্মবস্তুকে বিলীন করিয়া (অর্থাৎ, আত্মাই অজ্ঞানবশতঃ ঐ সকল দৃশ্যরূপে প্রতীত হন—বাস্তবিক আত্মার অতিরিক্ত অপর কোনও

বিষয় নাই ইহা বুঝিয়া ) সেই আত্মার ( বা ব্রহ্মোর ) সহিত অভেদ-ভাবে যে সাধক অবস্থান করেন, তিনি মুক্তি লাভ করেন।

বিচারের উভয় অঙ্গই এবং সাধনবিষয়ক উপদেশেরও সারটুকু এই একটিমাত্র শ্লোকেই নিবদ্ধ আছে। আত্মানুভূতির সাধন বলিতে এইটুকুই—কিন্তু ইহা বড় সহজ ব্যাপার নয়, কারণ বিষয়টি অতিশয় স্ক্ম; অথচ উহা সুস্পষ্ট ও নিঃসন্দিগ্ধরূপে বৃঝিতে হইবে; কোথাও বিন্দুমাত্র কাঁক বা অস্পষ্টতা থাকিলে চলিবে না। তাই আচার্য বলিয়াছেন:—

অতীব সৃক্ষং পরমাত্মতত্ত্বং
ন স্থলদৃষ্ট্যা প্রতিপত্ত্মুম্ছতি।
সমাধিনাত্যস্তস্থস্কারত্ত্যা
জ্ঞাতব্যমার্য্যেরতিশুদ্ধবৃদ্ধিভিঃ॥

বিবেকচূড়ামণি—৩৬০

অর্থাৎ, পরমাত্মতত্ত্ব বা আত্মার স্বরূপ অতীব স্ক্রা। স্থলবুদ্ধিসম্পন্ন ব্যক্তিগণ উহা উপলব্ধি করিতে পারে না। অত্যন্ত শুদ্ধচিত্ত মহামনা ব্যক্তিগণই একাগ্রতার অভ্যাসে প্রাপ্ত অতি স্ক্রা বৃত্তির দারা তাহা উপলব্ধি করিতে পারেন।

> বৈরাগ্যবোধৌ পুরুষস্থ পক্ষিবৎ পক্ষৌ বিজানীহি বিচক্ষণ ত্বম্। বিমুক্তিসৌধাগ্রতলাধিরোহণং তাভ্যাং বিনা নাম্মতরেণ সিধ্যতি॥

> > বিবেকচুড়ামণি—৩৭৪

অর্থাৎ, উড়িবার জন্ম পক্ষীর যেমন তুইটি ডানারই সমান প্রয়োজন হয়, বিচারপথের সাধকেরও তদ্রপ বৈরাগ্য এবং বোধ (অর্থাৎ তীক্ষবৃদ্ধি) এ তুইটিরই সমান প্রয়োজন। ইহাদের একটির অভাবে শুধু অপরটির দারা মুক্তিরূপ সৌধের শিখরারোহণ করা সম্ভব নয়। ( বৈরাণ্যের অভাব থাকিলে মন বিষয়চিন্তা ত্যাগ করিয়া অন্তমুঁ খী হইতেই চাহে না; আবার বৈরাণ্যবশতঃ মন বিষয়চিন্তা ত্যাগ করিয়া অন্তমুঁ থী হইবার চেষ্টা করিলেও, তীক্ষুবৃদ্ধির অভাব থাকিলে সুক্ষম আত্মতত্ত্বের ধারণা হয় না।)

অত্যন্তবৈরাগ্যবতঃ সমাধিঃ
সমাহিতস্থৈব দৃঢ়প্রবোধঃ।
প্রবৃদ্ধতত্ত্বস্থা হি বন্ধমুক্তিমুক্তাত্মনো নিত্যস্থামুভূতিঃ॥

বিবেকচ্ড়ামণি—৩৭৫

অর্থাৎ, তীব্র বৈরাগ্যবান্ ব্যক্তিরই সমাধি হইয়া থাকে; সমাহিত ব্যক্তিরই দৃঢ় তত্ত্বজ্ঞান হয়; তত্ত্বজ্ঞ ব্যক্তিরই সংসারবন্ধন হইতে মুক্তি লাভ হয় এবং মুক্ত ব্যক্তিরই নিত্যস্থুখ লাভ হইয়া থাকে।

বাত্যে নিরুদ্ধে মনসঃ প্রসন্নতা
মনঃপ্রসাদে পরমাত্মদর্শনম্।
তিস্মিন্ স্থৃদৃষ্টে ভববন্ধনাশো
বিহুনিরোধঃ পদবী বিমুক্তেঃ॥

বিবেকচ্ড়ামণি—৩৩৫

অর্থাৎ, (মিথ্যাজ্ঞানে) বিষয়চিন্তা বর্জিত হইলে মন স্বচ্ছ ও নির্মল হয়। মন স্বচ্ছ ও নির্মল হইলে পরমাত্মার ( আত্মা হইতে অভেদ-রূপে) দর্শন হয়। এই দর্শনের ফলে ভববন্ধনের অবসান হয়। স্থতরাং, (বিষয় মিথ্যা—এই জ্ঞানাবলম্বনে) বিষয়চিন্তা বর্জনই মুক্তিলাভের উপায়।

জ্ঞাতে বস্তুক্তপি বলবতী বাসনানাদিরেষা
কর্তাভোক্তাপ্যহমিতি দৃঢ়া যাস্ত সংসারহেতুঃ।
প্রত্যগ্দৃষ্ট্যাত্মনি নিবসতা সাপনেয়া প্রয়ত্মান্
মুক্তিং প্রাহুস্তদিহ মুনয়ো বাসনাতানবং যং॥

বিবেকচূড়ামণি—২৬৭

অর্থাৎ, বস্তুর ( অর্থাৎ, ব্রহ্মের বা আত্মার ) স্বরূপ ( অপরোক্ষভাবে ) জ্ঞাত হইলেও ( ঐ জ্ঞান প্রথম প্রথম দৃঢ় হয় না; এবং ) "আমি কর্তা, আমি স্থ-তুঃখাদির ভোক্তা" অর্থাৎ কর্তা-ভোক্তা আমি বা কাঁচা আমি বা অহংকারই যে প্রকৃত আমি এই প্রকারের যে ( অনাদি অজ্ঞানজাত সংস্কার বা ) বাসনা জীবের জন্মমৃত্যুরূপ সংসারগতির কারণ ( তাহা সহসা যাইতে চাহে না; স্মৃতরাং ) সাধক আত্মনিষ্ঠ হইয়া অর্থাৎ সাক্ষী স্বরূপে বর্তমান থাকিয়া সেই বাসনার লেশকে যত্নসহকারে অপসারিত করিবেন। এ জীবনে বাসনার নিঃশেষে ক্ষয়কেই মুনিগণ মুক্তি বলিয়া বর্ণনা করিয়া থাকেন।

সাধক দীর্ঘকাল নিরলসভাবে এইরূপ অভ্যাসে রত থাকিবেন— উহাতে কখনও বিন্দুমাত্র শৈথিল্য বা অবহেলা করিবেন না—ইহা পিতৃস্থলভ হিতাকাজ্ঞায় আচার্য বহু ভাবে সাধককে উপদেশ করিয়াছেন। এখানে তাহার অতি অল্প কয়েকটিকেই মাত্র উদ্ধৃত করা সম্ভব হইলঃ—

যথা যথা প্রত্যগবস্থিতং মনস্তথা তথা মুঞ্জতি বাহ্যবাসনাঃ।
নিঃশেষমোক্ষে সতি বাহ্যবাসনানামাত্মাহুভূতিঃ প্রতিবন্ধশৃন্তা।

বিবেকচূড়ামণি—২৭৬

অর্থাৎ, মন যেমন যেমন দাক্ষীরূপ নিজ আত্মাতে স্থিত হয়, সেই সেই পরিমাণে সে অনাত্ম—অর্থাৎ বাহ্য বিষয়ভোগের বাসনাসকল পরিত্যাগ করে। (এইরূপ অভ্যাসের ফলে) বাসনাসমূহের নিঃশেষে নাশ হইলে পর আত্মস্বরূপের অনুভব প্রতিবন্ধকশৃত্য ভাবে হইয়া থাকে।

দৃশ্যং প্রতীতং প্রবিলাপয়ন্ স্বয়ং স্মাত্রমানন্দ্ঘনং বিভাবয়ন্।

## সমাহিতঃ সন্ বহিরস্তরং বা কালং নয়েথাঃ সতি কর্মবন্ধে॥

বিবেকচূড়ামণি—৩২০

অর্থাৎ, বাহুরূপে বা আন্তররূপে প্রকাশমান্ দৃশ্য বা বিষয়সমূহকে (বিচার দ্বারা মিথ্যাবোধে) নিরসন করিয়া আনন্দস্বরূপ, অবিনাশী স্বীয় স্বরূপের চিন্তায় নিমগ্ন থাকিয়া (ও বিষয়চিন্তা না করিয়া) প্রারক্ত্রন্ম না হওয়া পর্যন্ত (অর্থাৎ আজীবন এইভাবে) সাধক কাল যাপন করিবেন।

প্রমাদো ব্রন্ধনিষ্ঠায়াং ন কর্তব্যঃ কদাচন।
প্রমাদো মৃত্যুরিত্যাহ ভগবান্ ব্রন্ধণঃ স্থতঃ ॥ ৩২১
ন প্রমাদাননর্থোহস্তো জ্ঞানিনঃ স্বস্থরপতঃ।
ততো মোহস্ততোহহংধীস্ততো বন্ধস্ততো ব্যথা ॥ ৩২২
যথাপকৃষ্টশৈবালং ক্ষণমাত্রং ন তিষ্ঠতি।
আবুণোতি তথা মায়া প্রাজ্ঞং বাপি পরাঙ্মুখম্ ॥ ৩২৪
অতঃ প্রমাদান্ ন পরোহস্তি মৃত্যুর্বিবেকিনো ব্রন্ধবিদঃ সমাধৌ।
সমাহিতঃ সিদ্ধিমুপৈতি সম্যক্
সমাহিতাত্মা ভব সাবধানঃ ॥ ৩২৮

—বিবেকচূড়ামণি

অর্থাৎ, ব্রহ্মনিষ্ঠায় কখনও আলস্থ করিবে না। ব্রহ্মার মানসপুত্র (সনংকুমার) বলিয়াছেন—"প্রমাদই মৃত্যু"। জ্ঞানী সাধকের পক্ষে আত্মচিস্তনে অবহেলার মত অনর্থকারী আর কিছুই নাই। স্বর্রপ-চিস্তনে অবহেলা হইতে মোহের উৎপত্তি হয়; মোহ হইতে দেহাদিতে আত্মবুদ্ধি আদে এবং তাহা হইতে সংসার বন্ধন ও তাহা হইতেই নানারপ হঃখ ভোগ হইয়া থাকে। (কোনও পুদ্রণীর জলের উপরকার) শেওলা সরাইয়া দিলেও তাহা যেমন এক মুহুর্ত্তও স্থির

থাকে না, আবার আসিয়া (পরিকার জলকে) ঢাকিয়া ফেলে, মারাও সেইরূপ ক্ষণকালের মধ্যেই আত্মচিন্তনে বিমুখ জ্ঞানীর চিত্তকে অজ্ঞানে আবৃত করিয়া ফেলে। অতএব বিবেকবান্ ব্রহ্মবিদের পক্ষেসমাধি অভ্যাসে অনবধানতার ক্যায় মৃত্যুতুল্য তঃখদায়ক আর কিছুই নাই। অপরপক্ষে, তিনি যদি সদা সর্বদা আত্মনিষ্ঠ থাকেন তবে তাঁহার সম্যক্ সিদ্ধিলাভ হইয়া থাকে। অতএব সাধক সাবধান হইয়া স্বদা সমাহিত থাকিতে যত্ন করিবেন।

নিমেষার্ধং ন তিষ্ঠস্তি বৃত্তিং ব্রহ্মময়ীং বিনা।
যথা তিষ্ঠস্তি ব্রহ্মাত্যাঃ সনকাত্যাঃ শুকাদয়ঃ॥ ১৩৪
অদৃশ্যং ভাবরূপঞ্চ সর্বমেব চিদাত্মকম্।
সাবধানতয়া নিত্যং স্বাত্মানং ভাবয়েদ বৃধঃ॥ ১৪১

—অপরোক্ষামুভূতি

অর্থাৎ, ব্রহ্মাদি, সনকাদি ও শুকাদি যেমন এক মুহূর্তকালও ব্রহ্মচিস্তন বিনা অতিবাহিত করেন না, সাধকও সেইরূপ হইবেন।

জ্ঞানী ব্যক্তি নামরূপবিহীনরূপেই হউক, অথবা নামরূপবিশিষ্ট-রূপেই হউক, যাহা কিছুই অনুভব করিবেন, সে সকলই যে চিৎস্বরূপ নিজ আত্মাই—একথা সাবধানে সর্বদা স্মরুণ রাখিবেন।

এক্ষণে আচার্য শঙ্করের পরমগুরু আচার্য গৌড়পাদ এ বিষয়ে যাহা বলিয়াছেন তাহার ছুই একটি উক্তি উদ্ধৃত করিয়া এ প্রসঙ্গের উপসংহার করিব:—

> তত্ত্বমাধ্যাত্মিকং দৃষ্ট্বা তত্ত্বং দৃষ্ট্বা তু বাহুতঃ। তত্ত্বীভূতস্তুদারামস্তত্ত্বাদপ্রচ্যুতো ভবেং॥

> > বৈতথ্যপ্রকরণ—৩৮

স্থুখমাব্রিয়তে নিত্যং ছঃখং বিব্রিয়তে সদা। যস্ত কস্ত চ ধর্মস্ত গ্রহেন ভগবানসৌ॥

অলাতশান্তিপ্রকরণ—৮২

মাণ্ড,ক্য-কারিকা

অর্থাৎ, সাধক তত্ত্বস্তান লাভের পর আন্তর বা বাহ্য সকল দৃশ্যকেই নিজ চিৎস্বরূপ আত্মারূপে দর্শন করিবার ফলে নিজে ঐ তত্ত্বস্বরূপই হইয়া যান এবং (কোনও অনাত্মবস্তুতে প্রীতিলাভ না করিয়া) আত্মারাম হইয়া যান, অর্থাৎ শুধু আত্মাতেই প্রীতিলাভ করেন। তিনি আর ঐ তত্ত্ব হইতে বিচ্যুত হন না। ( যাঁহার এ অবস্থা লাভ এখনও হয় নাই, তিনি ইহা লাভের জন্য নিরস্তর প্রযত্ন করিবেন, ইহাই ভাবার্থ।) যে কোনও অনাত্ম বিষয়কেই সত্যবৃদ্ধিতে গ্রহণ করিবামাত্রই এই ভগবান্, অর্থাৎ প্রকাশস্বরূপ আত্মা যেন অনায়াসেই আবৃত্ত হইয়া যান। আত্মতত্ত্বকে নিরাবরণ করাটাই ত্বঃসাধ্য। ( স্কুতরাং সাধক সর্বদা শুদ্ধ আত্মতত্ত্বই জাগরুক থাকিবেন এবং ক্থনও নামরূপের মোহে পড়িবেন না—ইহাই উপদেশ।)

বিচার প্রথমে পুনঃ পুনঃ বিশদভাবেই করিতে হয়—যাহাতে উহাতে কোনও রূপ অস্পষ্টতা না থাকে। কিন্তু পুনঃ পুনঃ বিচারের ফলে ধীরে ধীরে তত্তটি যখন আয়ত্তে আসিয়া যায় তখন আর দীর্ঘ বিচারের আবশ্যক হয় না। তথন সিদ্ধান্তবাক্য শ্রবণ বা স্মরণ করিলেই তাহা সত্য বলিয়া অনুভব হয়। সমাধির অভ্যাদে এই সত্য চিত্তে দৃঢ়ভাবে অঙ্কিত হইয়া যায় এবং বিপরীত সংস্কার বা বাসনাসকল দূরীভূত হয়। স্মরণ রাখিতে হইবে যে এখানে যে নির্বিকল্প সমাধির কথা বলা হইল তাহা বিচারোদ্ভূত সত্যে বা তত্ত্বে দূঢ়নিষ্ঠ হইবার ফল: অন্ত কোনও উপায়ে—অর্থাৎ, বিচারজাত সত্য অবলম্বন না করিয়া অন্ত কোনও যৌগিক উপায়ে সকল প্রকার চিত্তরতি নিরোধ করা নহে। আত্মার অতিরিক্ত অপর বস্তুসকল সত্যই আছে— অজ্ঞানজাত এই বিশ্বাসই যাবতীয় হুঃখ ও বন্ধনের মূল। এই ভুল ধারণা দূর করিয়া মুক্তি লাভের জন্ম ঠিক ধারণার—অর্থাৎ জ্ঞানের অর্থাৎ বিভাবৃত্তিরই প্রয়োজন; বৃত্তির অভাব নহে। স্বুতরাং বিচার-মার্গে যেন তেন প্রকারেণ বুত্তি-নিরোধ করাটাই উদ্দেশ্য নহে; সব কিছুই, এমনকি চিত্তবৃত্তিও যে শুদ্ধ ব্ৰহ্মই—এইটি ঠিক ঠিক উপলব্ধি করাটাই উদ্দেশ্য। সমাধির অভ্যাসও এই উদ্দেশ্যেই। এ সমাধি বিচারেরই অঙ্গ-গভীর বিচারেরই স্বাভাবিক পরিণতি। জ্ঞানযোগে সমাধির অর্থ সমাধান। এ বিষয়ে আচার্য গৌডপাদ বলিয়াছেনঃ—

আত্মসত্যানুবোধেন ন সঙ্কল্পয়তে যদা। অমনস্তাং তদা যাতি গ্রাহ্যাভাবে তদগ্রহম্॥ —মাণ্ড্ক্য-কারিকাঃ অদৈত-প্রকরণ—৩২

অর্থাৎ, আত্মাই একমাত্র সত্য বস্তু; (দৃশ্যবর্গ মিথ্যা; আত্মাই মায়াবশতঃ দৃশ্যাকারে প্রতীত হন)—এই তত্ত্ব দৃঢ়ভাবে অনুভূত হইলে মন আর সঙ্কল্প করে না (দৃশ্যের আকার গ্রহণ করে না)। তথন মন অ-মন হইয়া যায়, কারণ তথন গ্রহণযোগ্য কোনও বিষয়ই থাকে না, যাহা সে গ্রহণ করিতে পারে। বিভারণ্য মুনিও বলিয়াছেনঃ—

দৃশ্যং নাস্তীতি বোধেন মনসো দৃশ্যমার্জনম্। সম্পন্নং চেৎ তদোৎপন্না পরা নির্বাণ-নির্বৃতিঃ॥

পঞ্চদশী—৪।৬৪

অর্থাৎ, দৃশ্যবর্গ মিথ্যা, অর্থাৎ প্রকৃতপক্ষে নাই—এই বোধের সাহায্যে মন হইতে যাবতীয় দৃশ্য যদি নিরাকৃত হয়, তবেই পরম নির্বাণরূপ নিরুত্তি উৎপন্ন হয়। ইহাই বিচারজাত সমাধি।

এই বিচার ও তাহার চরম গভীরতারূপ সমাধির অভ্যাসের জন্য কোনও বিশেষ স্থান, কাল বা আসনাদির নিয়ম নাই। স্নানাদির দারা দেহ শুদ্ধ করাও বড় কথা নয়; শুক্রশোণিতে সৃষ্ট ও মলম্ত্রাদিতে পূর্ণ দেহ কখনও সম্পূর্ণ শুদ্ধ হয়ও না। মনকে শুদ্ধ করা অর্থাৎ নামরূপ দত্য—এই প্রকার মিথ্যা বিশ্বাসরূপ অপবিত্রতা হইতে মুক্ত করাটাই উদ্দেশ্য। সাধক শুধু লক্ষ্য রাখিবেন কিসেমন সজাগ থাকিয়া বিচারে নিবিষ্ট হইতে পারে; আর সবই তুচ্ছ। বাহ্য জগৎ এবং নিজ দেহ হইতে আরম্ভ করিয়া অহঙ্কার পর্যন্ত সব

কিছুই শুদ্ধ চিৎ-স্বরূপ, বিচার সহায়ে এ বিষয়ে দৃঢ়-নিশ্চয় হওয়াটাই একমাত্র সাধন; উহা দারাই অভয়, অমৃতত্ব এবং আনন্দস্বরূপতাও লাভ হয়—তাহার জন্ম আর পৃথক কোনও সাধন নাই। নির্বিকল্প সমাধিতে পর্যবসিত হয় এরূপ নিবিড় বিচার ব্যবহার কালে সম্ভব নয়; কিন্তু ব্যবহার কালে দৃশ্যদর্শন হইলেও তাহা যে স্বপ্লসম মিথ্যা, তাহা সদা সর্বদা স্মরণ রাখিতে হইবে। এ বিষয়ে "পঞ্চদশী" বলেন :—

স্বপ্নমাপরোক্ষ্যেণ দৃষ্ট্বা পশ্যন্ স্বজাগরম্।
চিন্তয়েদপ্রমত্তঃ দন্ধুভাবকুদিনং মুহুঃ॥ ৭।১৭২
চিরং তয়োঃ দর্ব দাম্যমনুদন্ধায় জাগরে।
সত্যত্তবুদ্ধিং সন্ত্যজ্য নানুরজ্যতি পূর্ববং॥ ৭।১৭৩

অর্থাৎ, জ্ঞানী ব্যক্তি স্বীয় স্বপ্নাবস্থা ও জাগ্রৎ অবস্থা প্রত্যক্ষ করিয়া, প্রতিদিন, প্রতিক্ষণ প্রমাদশৃত্য হইয়া তত্ত্তয়কে চিন্তা অর্থাৎ তুলনা করিবেন। দীর্ঘদিন এরূপ করিবার ফলে অবশেষে এ তুই অবস্থার সর্বতোভাবে সমত্ল্যতা উপলব্ধি করিবেন ও তখন জাগ্রতে সত্যন্তবৃদ্ধি ত্যাগ হইয়া যাইবে। তাহা হইলে আর পূর্বের ত্যায় জাগ্রদ্ধুই কোনও বিষয়ে অনুরাগ, অর্থাৎ আদক্তি থাকিবে না।

দীর্ঘকাল এরূপ শ্রবণ-মনন-নিদিধ্যাসন ও সমাধি অভ্যাসের ফলে তত্ত্ব যথন সম্পূর্ণ আয়ত্ত্ব হইয়া যায়, তথন আর কোনও সাধন বা অভ্যাসের প্রয়োজন থাকে না। তথন তত্ত্ত্ত্বান সদা সর্বদা বিনা প্রয়াসে স্বতঃই ফুরিত হইতে থাকে। আচার্য শঙ্কর বলিয়াছেন :—

> সমাধিনানেন সমস্তবাসনা-গ্রন্থের্বিনাশোহথিলকর্মনাশঃ। অন্তর্বহিঃ সর্বত এব সর্বদা স্বরূপবিক্ষূর্তির্যত্নতঃ স্থাৎ॥

> > বিবেকচ্ড়ামণি—৩৬৩

দেবদত্তোহহমিত্যেতদ্ বিজ্ঞানং নিরপেক্ষকম্। তদ্বদ্ ব্রহ্মবিদোহপ্যস্তা ব্রহ্মাহমিতি বেদনম্॥

বিবেকচূড়ামণি—৫৩২

অর্থাৎ, এই নির্বিকল্প সমাধির অভ্যাসের ফলে সমস্ত বাসনারূপ গ্রন্থির উচ্ছেদ হয়, সকল কর্মের নাশ হয় এবং সর্বদা, বিনা প্রথত্নেই, অন্তরে ও বাহিরে সর্বত্র আত্মস্বরূপের ফুরুন হইতে থাকে। দেবদত্ত নামক কোনও সাধারণ ব্যক্তির পক্ষে "আমি দেবদত্ত"—এইরূপ বোধ যেমন কোনও যুক্তি-বিচারের অপেক্ষা রাথে না, ব্রহ্মবিদের পক্ষেও সেইরূপ "আমি ব্রহ্ম" এইরূপ অন্তত্বের জন্ত কোনও যুক্তি-বিচারের প্রয়োজন হয় না। আচার্য আরও বলিয়াছেনঃ—

দেহাত্মধীবদ্ ব্ৰহ্মাত্মধীদাৰ্চ্যে কৃতকৃত্যতা। যদা তদায়ং ম্ৰিয়তাং মুক্তোহসৌ নাত্ৰ সংশয়ঃ॥

লঘুবাক্যবৃত্তি—১৮

অর্থাৎ, সাধারণ লোকের যেমন অতি সহজেই সুল ও স্ক্রাদেহে আমিছবোধ থাকে—সাধকের যখন তত সহজেই ব্রহ্মেতে আমিছবাধ উৎপন্ন হয়, তখন তিনি কৃতকৃত্য—অর্থাৎ তাহার পর আর তাঁহার কোনও সাধন করিবার নাই। এর পর তাঁহার দেহপাত হইলেও কোনও ক্ষতি নাই—কারণ তাঁহার যে মুক্তিলাভ হইয়াছে এ বিষয়ে আর কোনও সংশয়ের অবকাশ নাই। আর যদি এর পর তিনি জীবিত থাকেন তবে জীবনুক্ত পুরুষরপেই অবস্থান করেন। আচার্য বলিয়াছেন:—

ততঃ সাধননিমুক্তিঃ সিদ্ধো ভবতি যোগিরাট। তৎস্বরূপং ন চৈতস্ত বিষয়ো মনসো গিরাম্॥

অপরোক্ষানুভূতি--১২৬

অর্থাৎ, তখন এই যোগীরাজ সিদ্ধিলাভ করিয়াছেন এবং তাহার আর সাধন করিবার কিছু নাই। তাঁহার তখন যে অবস্থা হয় তাহা বাকা ও মনের অতীত। তখন তাহার মনে হয়:—

> কিং করোমি ক গচ্ছামি কিং গৃহ্লামি ত্যজামি কিম্। আত্মনা পূরিতং সর্বং মহাকল্লাস্থুনা যথা॥

> > শঙ্কর--পরাপূজা---১৩

অর্থাৎ, আমি কি করিব, কোথায় যাইব, গ্রহণই বা কি করিব আর ত্যাগ করিবই বা কি ? কারণ, যেমন মহাপ্রলয়ে জলের দ্বারা সমস্ত পূর্ণ থাকে, সেইরূপ আমার আত্মা কর্তৃকই সমস্ত বিশ্ববন্ধাণ্ড পরিপূর্ণ। এ অবস্থাকে লক্ষ্য করিয়া উত্তর গীতা বলেন:—

> জ্ঞানামূতেন তৃপ্তস্ত কৃতকৃত্যস্ত যোগিন:। ন চাস্তি কিঞ্চিৎ কর্তব্যমস্তি চেন্ন স তত্ত্বিৎ॥ ১।২২

অর্থাৎ, যিনি জ্ঞানামৃত পান করিয়া পরম তৃপ্তি লাভ করিয়াছেন, সেই জ্ঞানযোগীর আর কোনও রূপ যোগামুষ্ঠানাদির প্রয়োজন নাই। তিনি যদি অমুভব করেন যে তাঁহার এখনও কিছু কর্তব্য অবশিষ্ট আছে, তবে বুঝিতে হইবে যে তিনি ঠিক ঠিক তত্ত্ববিৎ নন। শান্তিগীতা বলেন:—

কর্তব্যং বাপ্যকর্তব্যং নাস্তি তত্ত্ববিদাং সথে। তেইকর্তারো ব্রহ্মরূপা নিষেধ-বিধিবর্জিতাঃ॥ ৬।২

অর্থাৎ, ( শ্রীকৃষ্ণ বলিলেন):— হে সথে! তত্ত্বজ্ঞ পুরুষদিগের কর্তব্য বা অকর্তব্য বলিয়া কিছু নাই। তাঁহারা বিধি-নিষেধ-বর্জিত, অকর্তা অর্থাৎ নিজ্ঞিয় ব্রহ্মম্বরূপ হইয়া যান। অষ্টাবক্রসংহিতা বলেন:—

> কায়কৃত্যাসহঃ পূর্বং ততে। বাগ্বিস্তরাসহঃ। অথ চিন্তাসহস্তশাদেবমেবাহমাস্থিতঃ॥ ১২।১

অলং ত্রিবর্গকথয়া যোগস্থ কথয়াপ্যলম্। অলং বিজ্ঞানকথয়া বিশ্রান্তস্থ মমাত্মনি॥ ১৯৮

(জনকের উক্তি)

অর্থাৎ, (জ্ঞান লাভের ফলে), প্রথমে শারীরিক কর্ম অসহ্য হইয়া উঠিল, পরে অধিক বাক্যালাপও অসহ্য হইল; অবশেষে কোনও রূপ চিন্তাও অসহ্য হইয়াছে। এখন আমি এই ভাবেই আছি অর্থাৎ কায়িক, বাচনিক বা মানসিক— সকল প্রকার প্রচেষ্টা ত্যাগ করিয়া আত্মাতেই শান্তভাবে অবস্থান করিতেছি। আমি এখন পরম বিশ্রান্তিরূপ ব্রহ্মম্বরূপে অবস্থিত; মুতরাং আমার পক্ষে এখন আর ধর্ম-অর্থ-কামরূপ ত্রিবর্গের কথা, যোগের কথা, এমনকি বিজ্ঞানের কথারও কোনও প্রয়োজন নাই।

যেন দৃষ্ঠং পরং ব্রহ্ম দোহহং ব্রহ্মেতি চিন্তরেং।
কিং চিন্তরতি নিশ্চিন্তো দিতীয়ং যো ন পশ্যতি ॥ ১৮।১৬
নির্বাদনো নিরালম্বঃ স্বচ্ছন্দো মুক্তবদ্ধনঃ।
ক্ষিপ্তঃ সংস্কারবাতেন চেষ্টতে শুষ্কপর্ণবং ॥ ১৮।২১
নানাবিচারস্থ্রান্তো ধীরো বিশ্রান্তিমাগতঃ।
ন কল্পতে ন জানাতি ন শৃণোতি ন পশ্যতি ॥ ১৮।২৭
একাপ্রতা নিরোধো বা ম্ট্রেডাস্থাতে ভূশম্।
ধীরাঃ কৃত্যং ন পশ্যন্তি স্থপ্তবং স্বপদে স্থিতাঃ ॥ ১৮।৩৩
স্থমান্তে স্থং শেতে স্থমায়াতি যাতি চ।
স্থং বক্তি স্থং ভূঙ্কে ব্যবহারেহিপি শান্তধীঃ ॥ ১৮।৫৯
শুদ্ধক্রনর্পস্থ দৃশ্যভাবমপশ্যতঃ।
ক বিধিঃ ক চ বৈরাগ্যং ক ত্যাগঃ ক শমোহিপি বা ॥ ১৮।৭১
( অষ্টাবক্রের উক্তি )

অর্থাৎ, যিনি ব্রহ্মদর্শন করিয়াছেন, (কিন্তু আমিই সেই ব্রহ্ম এই অভেদ-জ্ঞানে এখনও সুপ্রতিষ্ঠ হন নাই) তিনি "আমিই ব্রহ্ম"

এইরূপ চিন্তা করিবেন; কিন্ত যিনি নিজের আত্মার অতিরিক্ত কোনও কিছুই দর্শন না করার ফলে সম্পূর্ণ নিশ্চিন্ত হইয়াছেন, তিনি আর কি চিন্তা করিবেন ? শুক্ষ পত্র যেরূপ বায়ু-সঞ্চালিত হইয়া বায়ুর গতির অভিমুখে উড়িয়া বেড়ায়, কামনা-বিরহিত, অন্ত নিরপেক্ষ স্বাধীন ও বন্ধনহীন জ্ঞানী ব্যক্তি সেইরূপ সংস্কাররূপ বায়ু দ্বারা চালিত হইয়া সংসারে কর্ম করিয়া থাকেন। নানারূপ তর্কবিচারে ক্লান্ত হইয়া ধীর ব্যক্তি যখন অবশেষে তর্কাতীত, বিশ্রান্তিম্বরূপ আত্মতত্ত্বের সন্ধান পাইয়া শান্তচিত্ত হইয়া যান, তখন আর তিনি কোনও রূপ কল্পনা করেন না, কোনও কিছু জানিতেও চাহেন না, কোনও কিছু শুনিতে বা দেখিতেও চান না। মৃচ্ ব্যক্তিই সর্বদা চিত্তবৃত্তির একাগ্রতার বা নিরোধের চেষ্টা করিয়া থাকেন; কিন্তু যিনি ধীর অর্থাৎ জ্ঞানী, তিনি করিবার মত কিছুই দেখিতে পান না। তিনি সুষুপ্ত পুরুষের স্থায় শাস্তভাবে স্বস্বরূপে অবস্থান করেন। শান্তচিত্ত জ্ঞানীপুরুষ ব্যবহারকালে স্থথে উপবেশন করেন, স্থথ নিজা যান, স্বথে আগমন করেন, স্বথে গমন করেন, স্বথে বাক্যালাপ করেন এবং স্থাথে ভোজন করেন। শুদ্ধ চিৎস্বরূপ, দৃশ্য-অদর্শনকারী পুরুষের পক্ষে নিয়মই বা কোথায়, বৈরাগ্যই বা কোথায়, ত্যাগই বা কোথায় এবং শমেরই বা প্রয়োজন কোথায় গ

শ্রীরামকৃষ্ণ পরমহংসদেব দৃষ্টান্ত দিতেন—"কলসী জল ভরিবার কালে শব্দ করে; জলে পরিপূর্ণ হইয়া গেলে আর শব্দ করে না।" আবার বলিতেন—"ব্রাহ্মণ ভোজনের আয়োজনের সময় থুব কোলাহল; খাওয়া সুরু হইলে শব্দ অনেক কম আর সকলের যখন পেট ভরিয়া যায় তখন আর কোনও শব্দ নাই—তখন নিদ্রা"।

ইহাই জীবন্মুক্তিরূপ মহানন্দের অবস্থা। ইহাতে পোঁছিবার পরও অবশ্য আধিকারিক বা অবতারপ্রতিম দৃঢ়জ্ঞানী পুরুষগণ লোক শিক্ষা বা অন্যপ্রকার লোকহিতকর কর্ম লইয়াই থাকেন। কিন্তু সাধারণ মুক্ত জীবের বেলায় অন্য রূপ। তাঁহাদের কর্তব্য বলিয়া কিছু থাকে না। কর্ম করিবার কোনও ইচ্ছা বা বাসনাও তাঁহাদের থাকে না। কিন্তু তাই বলিয়াই যে একেবারে সকল কর্মই চলিয়া যায় ভাহা নয়। নিজ নিজ প্রারকান্তুসারে অন্ত জীবের ন্থায় তাঁহাদিগকেও অল্লাধিক কর্ম করিতেই হয়। যতদিন দেহ থাকে ততদিন আহারাদি কর্ম তো থাকেই—অধিকন্ত জীবিকা উপার্জনের জন্মও কর্ম করিতে হয়— সন্ন্যাসীদের পক্ষে ভিক্ষাদির দ্বারা এবং গৃহীদের পক্ষে নিজ্ঞ নিজ জীবিকা দ্বারা। জ্ঞানী সব কিছুকেই—কর্মকেও ব্রহ্মরূপে দেখেন; তাই এসকল অনিচ্ছালব্ধ কর্মকে পরিত্যাগ করিবার ইচ্ছা বা চেষ্টাও তাঁহার থাকে না। জ্ঞানীরা সকলেই মহাপুণ্যবান, কারণ বহু জন্মের অনন্ত পুণ্যফল ব্যতীত ব্ৰহ্মজ্ঞান লাভ হয় না। তবে সকল জ্ঞানীর প্রারন্ধ সমান নয়; কাহারও কাহারও প্রারন্ধ এরূপ যে অধিক কর্ম করিতে হয় না; সহজেই জীবিকাদির জোগাড হইয়া যায়। তাঁহার। অধিক কাল সমাহিত থাকিবার অবসর পান ও তৎফলে অধিক সময় আত্মানন্দে বিভোর হইয়া থাকিতে পারেন। যাঁহাদের প্রারক্ষ অক্সরূপ তাঁহাদিগকে অধিকতর কর্ম করিতে হয় এবং তৎ তৎ পরিমাণে সমাধিমুখ হইতে বঞ্চিত থাকিতে হয়। অবশ্য যদি জ্ঞানের অত্যন্ত দৃঢ়তা থাকে তবে কর্মের মধ্যে থাকিয়াও সর্বত্র ব্রহ্ম দর্শন এবং সর্বদা ব্রহ্মানন্দস্থানুভূতি অব্যাহত থাকিতে পারে। বিবেকানন্দ বলিতেন যে Intense tranquility in the midst of intense activity—অর্থাৎ, প্রচণ্ড কর্মচাঞ্চল্যের মধ্যে থাকিয়াও অন্তরে স্থগভীর প্রশান্তি অক্ষুর রাখিতে পারা—ইহাই শ্রেষ্ঠ আদর্শ। অপরের দৃষ্টিতে দেহের জরা, ব্যাধি প্রভৃতি জ্ঞানী, অজ্ঞানী সকলেরই সমান। এমনকি জ্ঞানীর নিষ্কের দৃষ্টিতেও দৈহিক ত্বংখের বা মানসিক ত্বঃখের আদৌ কোনও অনুভব যে হয় না তাহা নয়; জ্ঞানী বরঞ্চ অপর সকল জীবের তুঃখকেও নিজের তুঃখের ত্যায় বোধ করেন। তবে, সঙ্গে সঙ্গে ঐ হ্বংখের মিথ্যান্থবোধও জ্ঞানীতে বর্তমান থাকে, যাহা অজ্ঞানীতে থাকে না। ইহাই অজ্ঞানীর তুঃখের সহিত

জ্ঞানীর ছঃখের পার্থক্য। ফলে জ্ঞানীর ছঃখ তত গভীর হয় না; মনের উপরতলে কখনও কখনও হুঃখ উপস্থিত হইলেও অন্তরের গভীরে জ্ঞান-জাত আনন্দ ও প্রশান্তির ধারা ফল্প নদীর জলধারার স্থায় স্বাবস্থাতেই প্রবাহিত থাকে। মহাসমুদ্রে তুফান উঠিলে জ্ঞলের উপরিভাগ বিক্ষোভিত হয়—কিন্তু গভীর স্তারে জ্ঞল যেমন প্রশান্ত তেমন প্রশান্তই থাকে। জ্ঞানীর প্রবল কাম ক্রোধাদি থাকে না: উহা থাকিতে জ্ঞানই হয় না। জ্ঞান লাভের জন্ম যে চিত্তশুদ্ধির প্রয়োজন তাহা অর্জন করিবার সাধনকালেই কাম ক্রোধাদি ক্ষীণ হইয়া যায়। কিন্তু অতি সামান্ত কাম ক্রোধাদি জ্ঞানীতেও থাকিতে পারে; তাহা জ্ঞানের বা মুক্তির বাধক হয় না। শ্রীশ্রীরামকুঞ্চদেব পোড়া দড়ির উপমা দিতেন। পোড়া দড়িতে দড়ির আকারমাত্রই থাকে, তাহা দিয়া বন্ধন করা যায় না। সেইরূপ, জ্ঞানাগ্রির দ্বারা কামক্রোধাদির বীজ বা বাসনা দ্ব্য হইয়া যায়: যেটুকু থাকে তাহা কাম-ক্রোধের আকার মাত্র। তাহা বন্ধনের কারণ হয় না। এই কারণে জীবন্মুক্ত পুরুষের লক্ষ্মণ বর্ণনায় সমাধিস্থ এবং ব্যবহারপরায়ণ উভয় প্রকার জ্ঞানীর কথাই দেখিতে পাওয়া যায়।

যে জ্ঞানী সমাধিস্থ এবং যে জ্ঞানী ব্যবহারপরায়ণ তাহাদিগের মধ্যে কে শ্রেষ্ঠ এ প্রশ্ন মনে উঠা স্বাভাবিক। যোগবাশিষ্ঠ রামায়ণেও দেখা যায় জ্ঞীরামচন্দ্র এই প্রশ্ন করিতেছেন এবং তছত্তরে জ্ঞীবশিষ্ঠদেব বলিতেছেন যে ব্যবহারকালেও যদি অন্তরে শীতলতা বর্তমান থাকে তবে সমাধি ও ব্যবহার সমানই হইল। ব্যবহারকালেও যাঁহার তত্ত্ব বিশ্বরণ হয় না—তাঁহারই জ্ঞান কষ্টিপাথরে পরীক্ষিত হইয়াছে বলা যায়।

কচিন্ মৃঢ়ো বিদ্বান্ কচিদপি মহারাজবিভবঃ কচিন ভ্রান্তো সোম্যঃ কচিদজগরাচারকলিতঃ। কচিৎ পাত্রীভূতঃ কচিদ্বমতঃ কাপ্যবিদিত-শ্চরত্যেবং প্রাজ্ঞঃ সতত পরমানন্দস্থখিতঃ॥

—বিবেকচূড়ামণি : ৫৪২

অর্থাৎ, ব্রহ্মজ্ঞ ব্যক্তি কখনও মৃঢ়বং, কখনও বিদ্বান্, কখনও মহারাজবিভবসম্পন্ন, কখনও ভ্রমণরত, কখনও শাস্তমূর্তি, কখনও বা অজগরবৃত্তিসম্পন্ন, কখনও সম্মানিত, কখনও অবমানিত, কখনও বা অত্যের অবিদিতরূপে বর্তমান থাকিয়া সর্বদা প্রমানন্দ স্থ্যে কালাতিপাত করেন।

যাহা হউক, ক্রমশঃ প্রারব্ধ ক্ষয়ের সহিত জ্ঞানীর কর্মও কমিতে থাকে. এবং তৎ তৎ পরিমাণে জ্ঞানের ফলও ফলিতে থাকে। তথন তিনি গভীর হইতে গভীরতর সমাধিতে মগ্ন হইতে থাকেন। আহারবিহারাদি কর্ম যতদিন যতটুকু থাকে, তাহা অপর সাধারণ— অর্থাৎ প্রাকৃত লোকের দৃষ্টিতেই থাকে। তাঁহার নিজের পক্ষে উহা ক্রমশঃ নিঃশ্বাস-প্রশ্বাসের স্থায় স্বাভাবিক ভাবে, নিজের কোনও রূপ সঙ্কল্প ছাড়াই, কেবল ঈশ্বরেচ্ছাতেই সম্পাদিত হয়। তাঁহার নিজের নিকট সকল বিষয়ে, সকল কর্মে, সকল অনুভবে, ক্রমে শুধু চিদানন্দস্বরূপ ব্রহ্ম দর্শনই হইতে থাকে। এই গভীর সমদর্শনের करन करम करम नकन कर्मरे तक्ष रहेरा थारक এवर व्यवस्थार বৃদ্ধারম্বরূপ তিনি দেহান্তে বৃদ্ধো লীন হইয়া যান এবং পুনরায় জন্মগ্রহণ করেন না। প্রথম জ্ঞানোদয় হইতে বিদেহমুক্তি পর্যস্ত এই যে অবস্থার ক্রমপরিণতি—তাহা আমরা যেরূপ সংক্ষেপে এক নিঃশ্বাদে বলিয়া গেলাম—তত শীঘ্ৰ বা তত সহজে হয় না। অবস্থার এই ক্রমবিকাশকে যোগবাশিষ্ঠাদি গ্রন্থে কয়েকটি ভাগে ভাগ করিয়া বিভিন্ন নামে অভিহিত করা হইয়াছে। বাহুল্যবোধে আমরা তাহার সবিস্তার উল্লেখ হইতে বিরত হইলাম। জীবনুক্ত পুরুষের লক্ষণ বর্ণনায় বিভিন্ন স্থানে এইরূপ বিভিন্ন অবস্থাপন্ন জ্ঞানীর বিবরণ দেখিতে পাওয়া যায়।

অবতার ও আধিকারিক জাতীয় পুরুষদিগের শক্তি অপরিসীম; তাই তাঁহার। সর্বদা ও সর্বত্র ব্রহ্মদর্শন করিয়াও লোকশিক্ষার জন্ম ব্যবহারপরায়ণ হইবার ক্ষমতা ধারণ করেন। লোকব্যবহার করিয়াও তাঁহারা মায়ার দ্বারা অভিভূত হন না। সাধারণ সাধকের সে শক্তি নাই; তাই তিনি যেন অবতার বা আধিকারিক পুরুষগণের ব্থা অনুকরণে ইচ্ছাপূর্বক নানাবিধ কর্মজাল সৃষ্টি করিয়া তাহাতে নিজকে আবদ্ধ করিয়া ও তৎফলে বিচারে অবহেলা করিয়া নিজের সর্বনাশ ডাকিয়া আনিবেন না। অপরপক্ষে, সাধনায় সম্পূর্ণ সিদ্ধিলাভ করিবার পূর্বেই যেন নিজ নিজ অবস্থানুরূপ নিদ্ধাম কর্ম, উপাসনা বা বিচাররূপ সাধন জ্বোর করিয়া ত্যাগ করিয়া বসিবেন না। মতলব করিয়া কর্ম ত্যাগ অজ্ঞানেরই লক্ষণ। তাঁহারা একদিকে যেমন ইচ্ছা করিয়া কর্ম সৃষ্টি করিবেন না—অপর দিকে তেমনি প্রারন্ধবশে, ঈশ্বরেচ্ছায় প্রেরিত কর্ম বর্জন করিবার চেষ্টাও করিবেন না। তাঁহাদের মনোভাব হইবেঃ—

প্রব্রত্তো বা নিব্রত্তো বা নৈব ধীরস্ত হগ্রহ:।
যদা যৎ কর্তুমায়াতি তৎ কৃত্বা তিষ্ঠতঃ সুখম্॥

--অষ্টাবক্রসংহিতা: ১৮৷২ ০

অর্থাৎ, জ্ঞানী ব্যক্তির কর্মের প্রতি বা কর্ম বর্জনের প্রতি— কোনও দিকেই কোনও প্রবল ইচ্ছা বা চেষ্টা থাকে না। (ঈশ্বর ইচ্ছায়) যখন যে কর্তব্য (আপনা হইতেই) তাঁহার সম্মুখে উপস্থিত হয়—তাহা সম্পাদন করিয়া তিনি সুখে অবস্থান করেন। তাঁহার যদি কোনও চেষ্টা থাকে তবে তাহা হইবে শুধু যাহাতে জ্ঞানের দূঢ়তা বৃদ্ধি হয়। জ্ঞানের দূঢ়তার বৃদ্ধির সহিত উপরতির বৃদ্ধি হয় এবং তাহার ফলে যে যে অবস্থা হয় তাহা পূর্বেই বলা হইয়াছে।

সাধকের জ্ঞান হইল কি না—এবং হইয়া থাকিলেও তাহা দৃঢ় ও প্রতিবন্ধশৃত্য হইল কি না—অর্থাৎ তাহার সিদ্ধিলাভ হইয়াছে কি না—তাহা তাঁহার আহার-বিহারাদি লোকব্যবহার দেখিয়া অন্সেরা সব সময় ঠিক ঠিক বুঝিতে পারে না; কিন্তু আন্তরিক হইলে তিনি নিজে তাহা সহজেই বুঝিতে পারেন। আচার্যেরা দৃঢ় জ্ঞানী, দৃঢ় ভক্ত, স্থিতপ্রজ্ঞ বা জীবন্মুক্ত পুরুষের অনেক লক্ষণের বিবরণ দিয়াছেন। এগুলি সাধক নিজের অন্তরে নিজেই বুঝিতে পারেন—তাই এ সকলকে স্বসংবেগ্য লক্ষণ বলা হয়। যতদিন না সাধক এগুলির সহিত নিজের অবস্থা মিলাইয়া দেখিয়া নিজের সিদ্ধিলাভ সম্বন্ধে স্থানিশ্চত হইতে পারেন—ততদিন তাঁহাকে বিচার ও সমাধির অভ্যাদে লাগিয়া থাকিতে হইবে। এ সকল লক্ষণের কিছু বিবরণ উপরে দেওয়া হইয়াছে; আরও কিছু বিবরণ পরবর্তী অধ্যায়ে দেওয়া হইবে। এখানে আচার্যের একটি মাত্র উক্তি উদ্ধৃত করা হইল :—

সংসিদ্ধস্থ ফলং ত্বেভজীবন্মুক্তস্থ যোগিনঃ। বহিরন্তঃ সদানন্দরসাস্থাদনমাত্মনি॥

--বিবেকচূড়ামণি : ৪১৮

অর্থাৎ, সাধক জ্ঞানযোগে স্থপ্রতিষ্ঠিত হইলে সিদ্ধিলাভ করেন ও জীবন্মুক্ত হন। তাহার ফলে তিনি সদা সর্বদা অন্তরে বাহিরে আত্মানন্দরস আস্থাদন করিতে থাকেন; অর্থাৎ তিনি সর্বদা আনন্দ-সাগরে মগ্ন হইয়া থাকেন। শ্রীরামকৃষ্ণদেবকে দেখিয়া এই কথাই অনেকের সর্বপ্রথম মনে হইয়াছে, যে "এমন আনন্দময় পুরুষ আর দেখি নাই।" যখন হাসিতেন তখন তাঁহার চোখে, মুখে, এমনকি সর্বাঙ্গে যেন একটা আনন্দের চেউ খেলিয়া যাইত। তিনি সর্বদা নিজেও ব্রহ্মানন্দে বিভোর হইয়া থাকিতেন এবং অপর সকলকেও সেই আনন্দের ভাগী করিবার জন্ম তাঁহার অন্তর সর্বদাই ব্যাকুল ছিল।

এবারে আর হুই একটি বিষয়ে কিছু মস্তব্য করিয়া এই অধ্যায়ের উপসংহার করিব।

#### যনন

পক্ষে ও বিপক্ষে যে সকল যুক্তি উঠিতে পারে তাহার বিচার করিয়া অদৈততত্ত্বই যে প্রকৃত সত্য এই বিষয়ে স্থানিশ্চিত হওয়ার চেষ্টাকে মনন বলে এবং ইহা বেদান্ত বিচারের অঙ্গীভূত একথা পূর্বেই বলা হইয়াছে। কিন্তু এ বিষয়ে আচার্যেরা যে একটি অতি গুরুত্বপূর্ণ সতর্ক-বাণী উচ্চারণ করিয়াছেন তাহা এই যে মনন বলিতে শুধু তর্ক বা কুতর্ক বুঝায় না। শ্রদ্ধাসহ শুতি ও বেদান্তাচার্যদিগের প্রদর্শিত পথে বিচার করিয়া তাহাকে ফলীভূত করিবার জন্ম বৈরাগ্য, শম, দম, তিতিক্ষা, উপরতি ও সমাধির অভ্যাস দ্বারা অমুভূতির দিকে অগ্রসর হওয়াকেই প্রকৃত মনন বলা যায়; কারণ অমুভূতির দ্বারাই শেষ পর্যন্ত সকল সন্দেহের নিরসন হয়। নতুবা নিজের খেয়ালখুসিমত অনাত্মপ্ত লোকের সহিত আজীবন তর্ক বিতর্ক করিয়াও সাধক কোনও নিশ্চিত তত্ত্বে বা সিদ্ধান্তে উপনীত হইতে পারিবেন না এবং প্রকৃত স্থুও শান্তিও লাভ করিতে পারিবেন না। অধিক শাস্ত্রপাঠেও বিশেষ কিছু লাভ হয় না, যদি না আত্ম-সাক্ষাৎকার হয়। তাই আচার্য শঙ্কর বলিয়াছেনঃ—

অবিজ্ঞাতে পরে তত্ত্বে শাস্ত্রাধীতিস্তু নিক্ষলা। বিজ্ঞাতেহপি পরে তত্ত্বে শাস্ত্রাধীতিস্ত নিক্ষলা॥ ৫৯ শব্দজালং মহারণ্যং চিত্তভ্রমণকারণম্। অতঃ প্রযন্ত্রাজ্ঞাতব্যং তত্ত্বজাৎ তত্ত্বমাত্মনঃ॥ ৬০

—বিবেকচূড়ামণি

অর্থাৎ, আত্মস্বরূপ যদি অবিজ্ঞাত—অর্থাৎ অপ্রত্যক্ষ থাকিয়া গেল, তবে শাস্ত্রাধ্যয়ন নিক্ষল; আর আত্মস্বরূপ যদি বিজ্ঞাত হয় তাহা হইলেও শাস্ত্রাধ্যয়ন নিক্ষল, অর্থাৎ তখন শাস্ত্রাধ্যয়নের আর প্রয়োজন থাকে না। বিভিন্ন শাস্ত্রসমূহ গভীর অরণ্যের স্থায় পাঠকের চিত্তকে বিভ্রান্ত করিয়া দেয়। অতএব সাধক তত্বজ্ঞব্যক্তির নিক্ট

হইতে যত্নসহকারে আত্মতত্ত্ব কি তাহাই জানিবার চেষ্টা করিবেন।
এ বিষয়ে স্বয়ং শ্রুতিও বলেন:—

তমেবৈকং জানথ আত্মান-মন্তা বাচো বিমুঞ্থামৃতস্তৈষ সেতুঃ॥

—মুগুকোপনিষং ঃ ২৷২৷৫, শেষার্ধ

অর্থাৎ, সেই অদ্বিতীয় আত্মাকেই অবগত হও; এবং অনস্থর অপর সকল বাক্য বর্জন কর। এই আত্মতত্ত্বই মোক্ষপ্রাপ্তির উপায়।

তমের ধীরো বিজ্ঞায় প্রজ্ঞাং কুর্বীত ব্রাহ্মণঃ।
নানুধ্যায়াদ্ বহুঞ্জান্ বাচো বিপ্লাপনং হি তং ॥ ইতি॥
—বহুদারণ্যকোপনিষং ঃ ৪।৪।২১

অর্থাৎ, ধীমান্ ব্রহ্মজিজ্ঞাস্থ সাধক ( শাস্ত্র ও আচার্যের নিকট হইতে)
আত্মার বিষয় জানিয়া প্রজ্ঞা অবলম্বন করিবেন ( অর্থাৎ, তাহা
অপরোক্ষ করিবার চেষ্টাই করিবেন )। তিনি যেন বহু শব্দের চিন্তা
করিবেন না, কারণ উহা বাগিশ্রিয়ের গ্লানিকর।

এ বিষয়ে ছান্দোগ্য উপনিষদে একটি উপাখ্যান আছে। স্বয়ং
নারদ চারিটি বেদ ও অস্থান্থ যাবতীয় শাস্ত্র পাঠ করিয়াও আত্মসাক্ষাংকারের অভাবে শোক অতিক্রম করিতে পারেন নাই—অর্থাৎ,
ছংখাতীত হইয়া শাস্তি ও তৃপ্তি লাভ করিতে পারেন নাই। অবশেষে
ভগবান সনংকুমারের শিশ্রত গ্রহণপূর্বক আত্মসাক্ষাংকার লাভ
করিয়া তবে কৃতকৃত্য হইয়াছিলেন।

এযুগেও এরপ দৃষ্টান্তের অভাব নাই। শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ পরমহংসদেব প্রায় নিরক্ষর ছিলেন, কিন্তু শাস্ত্রের মর্মকথা সাধুগণের মুখে শ্রবণ করিয়া এবং নিজ সাধনবলে উহা প্রভ্যক্ষ করিয়া কৃতকৃত্য হইয়াছিলেন। পরবর্তীকালে অনেক বড় বড় শাস্ত্রজ্ঞ পণ্ডিতও তাঁহার সহিত বিচারে পরাজয় স্বীকার করিয়াছিলেন। তাঁহাদের কেহ কেহ আবার তথন শুধু শাস্ত্রপাঠের বিফলতা সম্যক্ উপলব্ধি করিয়াছিলেন; বৃঝিয়াছিলেন যে, শাস্ত্রে যে ব্রহ্মকে রসস্বরূপ বলা হইয়াছে, তাঁহার সম্বন্ধে বহু শাস্ত্র পাঠ করা সত্ত্বেও অন্তুভ্তির অভাবে নিজ হাদয় মরুভ্মির ন্যায় শুক্ষ ও আনন্দবিহীন, অথচ প্রীরামকৃষ্ণদেব প্রায়্ম নিরক্ষর হইয়াও সেই ব্রহ্মের অন্তুভ্তি লাভ করিয়া সর্বদাই আনন্দসাগরে নিময়। পরে অশুসক্তি বক্ষে পরমহংসদেবের নিকট হইতে আশীর্বাদ ভিক্ষা লইয়া ব্রহ্মানুভূতি লাভের উদ্দেশ্যে সংসার ত্যাগ করিয়া তপস্থার্থ চিরতরে নিরুদ্দেশ হইয়া গিয়াছিলেন।

মহর্ষি রমণের জীবনকাহিনীও প্রায় এইরূপ।

তবে যে অদৈত বেদান্তশাস্ত্রের মধ্যে অনেক জটিল গ্রন্থ দেখা যায়, তাহার কারণ এই যে মধ্যবর্তী যুগে এক সময় অনেক বিরুদ্ধনাদী পণ্ডিত অদৈতবাদের বিপক্ষে অনেক কূটতর্ক উত্থাপন করিয়াছিলেন। যদিও প্রকৃতপক্ষে এ সকল কূটতর্ক পূর্ণ বৈরাগ্যের অভাব বা চিত্তশুদ্ধির অসম্পূর্ণতা হইতেই অজ্ঞাতসারে উদ্ভূত, তথাপি এ সকল যাহাতে মানবসমাজে প্রতিষ্ঠিত হইয়া না যায়, এই জন্মই ঈশ্বরেচ্ছায়,লোককল্যাণ সাধনার্থ কোনও কোনও অদৈতবাদী পণ্ডিত বিরুদ্ধবাদী পণ্ডিতদের তর্কক্ষেত্রেই অবতরণ করিয়া এই সকল যুক্তিতর্ক খণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। নতুবা, নিজের তত্ত্বোপলন্ধির জন্ম এত সব বাক্বিতণ্ডার কোনও প্রয়োজন নাই। পরমহংসদেব বলিতেন, লোকের সহিত যুদ্ধ করিতে গেলেই ঢাল তলোয়ার ইত্যাদির প্রয়োজন হয়; নতুবা শুধু আত্মহত্যার জন্ম একটি নরুণই যথেষ্ট।

#### জ্ঞান ও যোগ

আমরা দেখিয়াছি যে বিচারের ফলে দৃশ্যবর্গের মিখ্যাত্ব স্থানিশ্চিত হইলে মন স্বতঃই নির্বিষয় হইয়া গিয়া একমাত্র সত্য বস্তু যে আত্মা তাহাতেই নিমগ্ন হইয়া যায়। বিচারপথে অর্থাৎ, জ্ঞানযোগে ইহাকেই নির্বিকল্প সমাধি বলা যায়। এই প্রকার নির্বিকল্প সমাধিই শ্রেষ্ঠ এবং ইহাই মোক্ষপ্রদ। কিন্তু এই বেদান্তবিচার বা জ্ঞানযোগ অত্যন্ত চঞ্চলচিত্ত ব্যক্তিগণের পক্ষে সন্তব হয় না। চিত্তের চঞ্চলতা দূর করিবার জন্ম তাহাদিগের পক্ষে যোগাভ্যাসই বিধেয়। পরে, চিত্ত অনেকাংশে শান্ত হইলে, বেদান্ত বিচার প্রশন্ত। এ বিষয়ে পঞ্চদশী গ্রন্থে বলা হইয়াছে:—

> বহুব্যাকুলচিন্তানাং বিচারাৎ তত্ত্বধীর্ন হি। যোগো মুখ্যস্ততস্তেষাং ধীদর্পস্তেন নশুতি॥ ৯।১৩২ অব্যাকুলধিয়াং মোহমাত্রেণাচ্ছাদিতাত্মনাম্। সাংখ্যনামা বিচারঃ স্থান্ মুখ্যো ঝটিতি সিদ্ধিদঃ॥ ৯।১৩৩

অর্থাৎ, নানা বিষয় চিন্তায় ব্যাকুলচিত্ত ব্যক্তিগণের পক্ষে বিচারপথে তত্ত্ত্তান লাভ করা সম্ভব হয় না। তাহাদের পক্ষে যোগাভ্যাসই মুখ্য সাধন, কারণ উহা দারা চিত্তের চঞ্চলতা দূর হয়। আর যাহাদের চিত্ত ব্যাকুল নহে, কেবল নোহ দারা আচ্ছন, তাহাদিগের পক্ষে তত্ত্বিচারই শ্রেষ্ঠ সাধন; কারণ উহা দারাই সত্তর মোক্ষ লাভ হইয়া থাকে। যোগ বলিতে মুখ্যতঃ অষ্টাঙ্গ যোগই বুঝায়; ঈশ্বরোপাসনাও তাহার অন্তর্গত।

বিচারকালে চিত্তের যে একাগ্রতার প্রয়োজন হয় তাহাও যোগ।
এমন কি মধ্যম অধিকারী ব্যক্তি বিচারাদি সহায়ে অপরোক্ষ জ্ঞান
লাভ করিবার পরও উহা প্রতিবন্ধশৃত্য করিবার জত্য তাঁহাকে যে
নিদিধ্যাসন ও নির্বিকল্প সমাধির অভ্যাস করিতে হয়, তাহাতেও
জ্ঞানসহ যোগও বিভ্যমান; কারণ উহাও সাধকের ইচ্ছা ও প্রযত্ত্রসাপেক্ষ। শুদ্ধজ্ঞান শুধু তাহাকেই বলা যায় যেখানে অন্তরে ও
বাহিরে চিদানন্দস্বরূপ আত্মার ফুরণ কোনও প্রকার প্রযত্ন বিনাই
হইতে থাকে। এ অবস্থা লাভের পূর্ব পর্যন্ত জ্ঞান ও যোগের সম্বন্ধ
অচ্ছেত্য। এমনকি এমতাবস্থাপন্ন জ্ঞানীকেও শাস্ত্রে অনেক স্থলে
যোগীও বলা হইয়াছে।

#### জ্ঞান ও ভক্তি

জ্ঞানের প্রতি নিষ্ঠাবশতঃ, প্রথমাবস্থায়, কোনও কোনও জ্ঞানা-ভ্যাসীর মনে ভক্তির প্রতি কিঞ্চিৎ উপেক্ষা বা ওদাসীন্তের ভাব থাকিতে পারে, কিন্তু জ্ঞান পরিপক হইলে প্রকৃত জ্ঞানী পরে বুঝিতে পারেন যে বিচারপথে লব্ধ যে অপরোক্ষামুভূতি তাহা ভক্তিরই প্রকৃষ্ট রূপ। প্রমাত্মা বা ব্রহ্ম আনন্দম্বরূপ; স্বতরাং তাঁহার প্রতি জীবের আকর্ষণ—অর্থাৎ প্রেম বা ভক্তি থাকিবেই। কিন্তু অজ্ঞ জীবের অন্য বস্তুতেও প্রীতি থাকিতে পারে এবং নিজ আত্মা পরমাত্মা হইতে পৃথক এইরূপ ধারণা থাকায় তাঁহার প্রীতিও জীবাত্মা ও পরমাত্মার মধ্যে বিভক্ত হয়। এজন্ম তাঁহার প্রেম, প্রীতি বা ভক্তি শুধু ঈশ্বরে প্রবাহিত হইতে পারে না। জ্ঞানীর এ সকল প্রতিবন্ধ নাই; তাঁহার নিকট জগতের বা জীবাত্মার কোনও পৃথক্ অস্তিত্বই নাই; সবেতেই তিনি শুধু আনন্দঘন প্রমাত্মাকেই অন্তভ্ব করেন; স্ত্রাং তাঁহার ভক্তি অবিভক্ত ধারায় গুধু ঈশ্বরের প্রতিই প্রবাহিত হয়। তাই, জ্ঞানীই শ্রেষ্ঠ ভক্ত। শ্রুতি বলেন, জ্ঞানী "আত্মক্রীড, আত্মরতি ও আত্ম-মিথুন" হন ( ছা: ৭।২৫।২ )। এ সকল শব্দ দ্বারা জ্ঞানীকে ভক্তই বলা হইল। গীতাতেও ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণ বলিয়াছেন :— "তেষাং জ্ঞানী নিত্যযুক্ত একভক্তির্বিশিয়াতে।" ( ৭।১৭, প্রথমার্ধ ) অর্থাৎ, ভক্তদিগের মধ্যে নিত্যযুক্ত ও একভক্তি বলিয়া জ্ঞানীই শ্রেষ্ঠ ভক্ত। জ্ঞানী সর্বদা ও সর্বত্র শুধু ব্রহ্মকেই দর্শন করেন— স্থুতরাং শুধু তাঁহারই পক্ষে "নিত্যযুক্ত" এবং "একভক্তি" হওয়া সন্তব।

অপর পক্ষে যিনি আন্তরিক ঈশ্বর ভক্ত, তাঁহার পক্ষে বেদান্ত-বিচার এবং আত্মানুভূতি সহজ্বভ্য হয়। আচার্য শঙ্কর তাঁহার অপরোক্ষানুভূতি নামক গ্রন্থে বলিয়াছেনঃ—

> পরিপকং মনো যেষাং কেবলোহয়ং চ সিদ্ধিদঃ। গুরুদৈবতভক্তানাং সর্বেষাং স্থলভো জবাং॥ ১৪৪

অর্থাৎ, যাঁহাদের চিত্ত অতিশয় নির্মল তাঁহাদের পক্ষে কেবল ইহার দারাই ( প্রস্থোক্ত বেদান্তবিচার দারাই ) সম্যক্ সিদ্ধি লাভ হইয়া থাকে। এই প্রকার চিত্তগুদ্ধি গুরু ও ঈশ্বরে একনিষ্ঠ ভক্তের পক্ষে অতি স্থলভ। এ বিষয়ে ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণ শ্রীমন্তগবদগীতায় বলিয়াছেনঃ—

তেষাং সতত্যুক্তানাং ভজতাং প্রীতিপূর্বকম্।
দদামি বৃদ্ধিযোগং তং যেন মামুপ্যান্তি তে॥ ১০।১০
তেষামেবানুকস্পার্থমহমজ্ঞানজং তমঃ।
নাশয়াম্যাত্মভাবস্থা জ্ঞানদীপেন ভাস্বতা॥ ১০।১১

অর্থাৎ, যাঁহারা নিত্যযুক্ত হইয়া, অর্থাৎ, বাহ্য বিষয়ে সর্বতোভাবে কামনাশৃত্য হইয়া পরম প্রীতিসহকারে আমাকে, অর্থাৎ সর্বাত্মক ঈশ্বরকে ভজনা করেন, তাহাদিগকে আমি তত্ত্ববিষয়ক সম্যক্ জ্ঞান প্রদান করি। সেই সম্যক্ জ্ঞানের ফলে তাঁহারা আমাকে আত্মরূপে উপলব্ধি করেন। সেই ভক্তগণের প্রতি অনুগ্রহবশতঃই আমি তাঁহাদের বৃদ্ধিতে আরু হইয়া তত্ত্ত্ঞানজনিত উজ্জ্ল বিবেকরপ প্রদীপ দারা তাঁহাদের অবিবেক-জনিত মিথ্যাজ্ঞানরূপ মোহাদ্ধকার বিনাশ করিয়া থাকি। ভক্তি দারা ব্রহ্মত্তলাভের কথা ভগবান্ ১৪।২৬, ১৮।৫৫ প্রভৃতি অত্যান্থ বহু শ্লোকেও বলিয়াছেন। এ বিষয়ে স্বয়ং শ্রুতি বলেন:—

যস্ত দেবে পরা ভক্তির্যথা দেবে তথা গুরৌ। তস্তৈতে কথিতা হুর্থাঃ প্রকাশন্তে মহাত্মনঃ

প্রকাশন্তে মহাত্মনঃ॥

—শ্বেতাশ্বতরোপনিষং: ৬।২৩

অর্থাৎ, যাঁহার পরমেশ্বরের প্রতি পরা ভক্তি আছে এবং পরমেশ্বরের প্রতি যেরূপ ভক্তি, গুরুর প্রতিও সেইরূপ ভক্তি আছে, সেই মহাত্মার নিকটই উপনিষদে বিবৃত তত্ত্বসকল স্বান্থভূতির আলোকে উদ্ভাসিত হইয়া উঠে।

সুতরাং জ্ঞানীর নিকট ভক্তি অতি উচ্চ স্থান অধিকার করে। প্রকৃত জ্ঞান ও প্রকৃত ভক্তিতে; প্রকৃত জ্ঞানী ও প্রকৃত ভক্তে; এবং নিগুণি ও সপ্তণ ব্রহ্মে কোনও প্রকৃত ভেদ নাই। তাই জ্ঞানে স্প্রতিষ্ঠিত হইবার পর শ্রেষ্ঠ জ্ঞানীগণের মধ্যে অনেকেই ব্যবহার-কালে, অনেক সময় ভক্তি ও ভক্ত লইয়াই থাকেন এবং ঈশ্বরই সব কিছু হইয়াছেন এবং সকল প্রাণীর মধ্য দিয়া—তাঁহার নিজেরও মধ্য দিয়া ঈশ্বরই সব কিছু করিতেছেন, তিনি নিজে কোনও কিছুরই কর্তানন, ইহা জানিয়া সকল ব্যাপারে ঈশ্বরের উপর নির্ভর করিয়া এবং স্বতাভাবে তাঁহার শরণ লইয়া জীবন যাপন করেন। দেবর্ষি নারদ, আচার্য শহ্বর, আচার্য মধ্সুদন সরস্বতী, শ্রীরামকৃষ্ণ পরমহংসদেব প্রভৃতির জীবন ইহার উদাহরণ স্থল।

ভক্তিতে বৈত আছে সন্দেহ নাই; কিন্তু জ্ঞানেও কি বৈত নাই ? জ্ঞান অবৈতে পৌছাইয়া দেয় মাত্র; জ্ঞানের ফল যে মোক্ষ, তাহাই শুধু সম্পূর্ণরূপে বৈত-বিবর্জিত। জীবন্মুক্ত পুরুষেরও বৈত-দর্শন হয়; স্মৃতরাং তাঁহাতেও কিঞ্জিং অবিভালেশ স্বীকার করিতে হইবে বই কি ? তবে বিশেষ এই যে জীবন্মুক্ত ব্যক্তির হৈতে অন্তের স্থায় সত্যত্ববৃদ্ধি নাই, তাই তিনি বদ্ধ নন এবং জ্ঞানের প্রভাবে তাঁহার অবিভালেশও ক্রত ক্ষীয়মান। এইরূপে অবিভার সম্পূর্ণ বিনাশে তিনি পরিশেষে আর বৈত-দর্শনই করেন না, কিন্তু এ অবস্থালাভের পর দেহ আর অধিককাল থাকে না। ইহা বিদেহমুক্তির অব্যবহিত পূর্বের অবস্থা।

#### পঞ্চম অধ্যায়

অবৈতবেদান্তের বৈশিষ্ট্য ও মাধুর্য্য এই যে, এই পথে মুক্তিলাভের জন্ম পরলোকে গমনের অপেক্ষা নাই, কারণ এই মতে দেহ, প্রাণ, মন, বৃদ্ধি ও অহঙ্কার—যাহারা জীবকে দীমাবদ্ধ, অর্থাৎ বন্ধন করিয়া রাখে, তাহাদের পারমার্থিক সত্যতা নাই, তাহাদের অন্তিত্ব অজ্ঞানকল্পিত। স্বতরাং, ইহলোকেই, প্রকৃত জ্ঞানোদয়ের সঙ্গে সঙ্গে এ সকল বন্ধন ছিল্ল হয় এবং জীব মুক্ত হইয়া যায়। ইহাকে জীবন্মুক্তি বলা হয় এবং এই জীবন্মুক্তি লাভই এই সাধন পথের লক্ষ্য। স্বতরাং এই অধ্যায়ে উক্ত অবস্থার বিবরণ, যাহা বিভিন্ন গ্রন্থে লিপিবদ্ধ আছে, তাহার কিছু কিছু পরিচয় দেওয়া হইতেছে। এই একই অবস্থাকে শ্রীমন্তগবদগীতার দ্বিতীয় অধ্যায়ে "স্থিতপ্রজ্ঞ", দ্বাদশ অধ্যায়ে "ভক্ত" এবং চতুর্দশ অধ্যায়ে "গুণাতীত" বলা হইয়াছে।

### গীতার দিতীয় অধ্যায়ে বর্ণিত স্থিতপ্রজ্ঞের লক্ষণ:—

প্রজহাতি যদা কামান্ সর্বান্ পার্থ মনোগতান্
আত্মন্যবাত্মনা তৃষ্টঃ স্থিতপ্রজ্ঞস্তদোচ্যতে ॥ ৫৫

তঃখেদন্তবিশ্বমনাঃ স্থায়্ বিগতস্পৃষ্টঃ ।
বীতরাগভয়ক্রোধঃ স্থিতধীমু নিরুচ্যতে ॥ ৫৬

যঃ সর্বত্রানভিম্নেহস্তত্তং প্রাপা শুভাশুভম্ ।
নাভিনন্দতি ন দেষ্টি তস্থ প্রজ্ঞা প্রতিষ্ঠিতা ॥ ৫৭

যদা সংহরতে চায়ং ক্র্মোইঙ্গানীব সর্বশঃ ।
ইন্দ্রিয়াণীক্রিয়ার্থেভ্যস্তম্থ প্রজ্ঞা প্রতিষ্ঠিতা ॥ ৫৮

বিষয়া বিনিবর্তম্ভে নিরাহারম্ভ দেহিনঃ ।
রসবর্জং রসোইপ্যম্ভ পরং দৃষ্ট্বা নিবর্ততে ॥ ৫৯

যা নিশা সর্বভূতানাং তস্তাং জাগর্তি সংয্মী ।

যস্তাং জাগ্রতি ভূতানি সা নিশা পশ্যতোমুনেঃ॥ ৬৯

বিহায় কামান্ যঃ দর্বান্ পুমাংশ্চরতি নিস্পৃহঃ।
নির্মমো নিরহঙ্কারঃ দ শান্তিমধিগচ্ছতি॥ ৭১
এষা ব্রাহ্মী স্থিতিঃ পার্থ নৈনাং প্রাপ্য বিমুহাতি।
স্থিতাংস্থামন্তকালেহপি ব্রন্ধনির্বাণমূচ্ছতি॥ ৭২

অর্থাৎ, যোগী যখন সমস্ত মনোগত বাসনা পরিত্যাগ করিয়া এবং বাহ্যনিরপেক্ষ হইয়া আত্মানন্দেই তুপ্ত থাকেন, তখন তিনি স্থিতপ্রজ্ঞ বলিয়া কথিত হন। তুঃখে উদ্বেগবিহীন, স্বুখে নিস্পৃহ এবং আদক্তি, ভয় ও ক্রোধ হইতে বিমুক্ত মুনিকে স্থিতধী অর্থাৎ স্থিতপ্রজ্ঞ বলা হয়। যিনি দকল বিষয়ে স্নেহ, অর্থাৎ আদক্তিশৃন্ত, যিনি শুভ প্রাপ্তিতে হুপ্ট হন না বা অশুভ প্রাপ্তিতে দ্বেষ করেন না তাঁহার প্রজ্ঞা অর্থাৎ জ্ঞান স্থিত, অর্থাৎ দৃঢ় হইয়াছে বলা যায়। কুর্ম যেমন মস্তক পদাদি অঙ্গসকল সঙ্কোচ করিয়া লয়, সেইরূপ, মহাত্ম! পুরুষ যখন যাবতীয় ইন্দ্রিয়গণকে শব্দাদি বিষয় হইতে প্রত্যাহ্নত করেন, তথন তাহার প্রজ্ঞা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে বলিয়া বুঝিতে হইবে। বিষয়গ্রহণে অসমর্থ আতুর ব্যক্তির বা বিষয়ভোগ পরাঙ মুখ অজ্ঞান তপম্বী ব্যক্তির শব্দাদি বিষয়-গ্রহণ নিবৃত হয় বটে, কিন্তু তংতদ্বিষয়ে বাসনার নিবৃত্তি হয় না। প্রমাত্মার সাক্ষাৎকার হইলে সেই বাসনারও নিবৃত্তি হয়। সর্বভূতের নিকট যাহা রাত্রি-ম্বরূপ, অর্থাৎ অজ্ঞাত, সেই আত্মদাক্ষাৎকারে সংযমী পুরুষ, অর্থাৎ, স্থিতপ্রজ্ঞ পুরুষ সর্বদাই জাগ্রত থাকেন। আর যে অজ্ঞানরূপ রাত্রিতে ভূতগণ জাগ্রত থাকে, অর্থাৎ জগৎ দর্শন করে, স্থিতপ্রজ্ঞের নিকট তাহা রাত্রিস্বরূপ, 'অর্থাৎ তিনি সংসার দর্শন করেন না। অর্থাৎ অজ্ঞ ব্যক্তিগণ জগৎ দর্শন করেন, ব্রহ্ম দর্শন করেন না; আর স্থিতপ্রজ্ঞ যোগী সর্বত্র শুধু ব্রহ্মই দর্শন করেন, জ্বগৎ দর্শন করেন না। যিনি সমস্ত বাসনা নিঃশেষে পরিত্যাগপুর্বক নিস্পৃহ, নির্মম ও নিরহঙ্কার হইয়া সংসারে বিচরণ করেন, সেই স্থিতপ্রজ্ঞ ব্যক্তিই শান্তি লাভ করিয়া থাকেন। হে পার্থ! ইহাই ব্রাহ্মী স্থিতি।

ইহা লাভ করিলে আর সাধক মোহগ্রস্ত হন না। অস্তিম সময়েও যিনি এই অবস্থা লাভ করেন তিনি ব্রহ্মনির্বাণ অর্থাৎ মোক্ষ লাভ করেন। (আর যিনি তৎপূর্বেই এ অবস্থা লাভ করেন, তাহার তো কথাই নাই।)

#### গীতার দ্বাদশ অধ্যায়ে বর্ণিত ভগবানের প্রিয় ভক্তের লক্ষণ

অদেষ্টা সর্বভূতানাং মৈত্রং করুণ এব চ।
নির্মনা নিরহঙ্কারং সমতৃংশস্থুখং ক্ষমী ॥ ১৩
সন্তুষ্টং সততং যোগী যতাত্মা দৃঢ়নিশ্চয়ং ।
ময্যপিতমনোবৃদ্ধির্যো মন্তক্তং স মে প্রিয়ং ॥ ১৪
যন্মান্নোদিজতে লোকো লোকানোদিজতে চ যং ।
হর্ষামর্যভয়োদেগৈর্মুক্তো যং স চ মে প্রিয়ং ॥ ১৫
অনপেক্ষং শুচির্দক্ষ উদাসীনো গতব্যথং ।
সর্বারম্ভপরিত্যাগী যো মন্তক্তং স মে প্রিয়ং ॥ ১৬
যো ন হান্মতি ন দেষ্টি ন শোচতি ন কাজ্কতি ।
শুভাশুভপরিত্যাগী ভক্তিমান্ যং স মে প্রিয়ং ॥ ১৭
সমং শত্রো চ মিত্রে চ তথা মানাপমানয়োং ।
শীতোঞ্চম্বত্থংথেষু সমং সঙ্গবিবর্জিতং ॥ ১৮
তুলানিন্দাস্ততির্মোনী সন্তুষ্টো যেন কেনচিং ।
অনিকেতঃ স্থিরমতির্ভক্তিমান্ মে প্রিয়ো নরঃ ॥ ১৯

অর্থাৎ, ( শ্রীভগবান্ বলিতেছেন ) যিনি সকল প্রাণীর প্রতি দ্বেষহীন, মিত্রভাবাপন্ন ও করুণাপরবশ ; যাঁহার কোনও বস্তুতে মমত্বৃদ্ধি ও দেহাদিতে আত্মবৃদ্ধি নাই ; যিনি স্থে উৎফুল্ল বা ছঃথে ক্ষুক্ধ না হইয়া অবিচল থাকেন ; যিনি ক্ষমাশীল, সর্বদা সন্তুষ্ট, সমাহিত্তিত, সংযত্ত সভাব ও তত্ত্ববিষয়ে দূঢ়নিশ্চয় ; যাঁহার মন ও বৃদ্ধি সর্বদা আমাতে সমর্পিত, এরূপ মন্তুক্তিপরায়ণ ব্যক্তিই আমার প্রিয়। যাঁহার ব্যবহারে অপর কোনও ব্যক্তি উদ্বেগগ্রস্ত হয় না ও যিনি

অন্তের কোনও ব্যবহারেই উদ্বিগ্ন হন না; যিনি হর্ষ, অসহিষ্ণুতা, ভয় ও উদ্বেগ হইতে মুক্ত, তিনিই আমার প্রিয়। যিনি নিস্পৃহ, শুচি, দক্ষ, পক্ষপাতশৃহ্য, ভয়হীন এবং যিনি সকল প্রকার সকাম কর্ম পরিত্যাগ করিয়াছেন, এরপ ভক্তই আমার প্রিয়। যিনি (প্রিয় বস্তু লাভে) হ্বাই হন না, (অপ্রিয় বস্তু প্রাপ্তিতে) দ্বেষ করেন না এবং যিনি শুভ ও অশুভ উভয় প্রকার কর্মই পরিত্যাগ করিয়াছেন, এতাদৃশ ভক্তই আমার প্রিয়। শত্রু ও মিত্রে যাঁহার সমদৃষ্টি, যিনি সম্মান ও অপমানকে সমান জ্ঞান করেন, শীত ও উষ্ণে, সুখ ও হুংখে যাঁহার সমবৃদ্ধি, যিনি আসক্তিবিহীন, নিন্দা ও স্তুতি এতহুভ্য়ই যাঁহার নিকট সমান, যিনি সংযতবাক্, যিনি শরীর-রক্ষা বিষয়ে অনায়াসে যৎকিঞ্জিৎ লাভেই সন্তুষ্ট, যিনি নির্দিষ্ট বাসস্থানবিহীন এবং পরমাত্মাতে স্থিরবৃদ্ধি—এরপ ভক্তই আমার প্রিয়।

এখানে লক্ষ্যণীয় এই যে এ সকল শ্লোকে শ্রীভগবান্ তাঁহার প্রিয় ভক্তের যে সকল চিহ্নের বিবরণ দিয়াছেন, সে সকল অর্জন করিতে হইলে সকল প্রকার ভেদজ্ঞানের উর্ধে উঠিতে হইবে। সর্বদা, সর্বত্র একমাত্র ব্রহ্ম দর্শনের ফলেই তাহা সম্ভব। অর্থাৎ, দৃঢ়জ্ঞানীর পক্ষেই ভগবানের প্রিয় ভক্ত হওয়া সম্ভব। "অভেদ-দর্শনং জ্ঞানম্"—অর্থাৎ জ্ঞান বলিতে অভেদ-দর্শনই বুঝায়।

## গীডার চতুর্দশ অধ্যায়ে বর্ণিড গুণাতীত ব্যক্তির লক্ষণ

প্রকাশঞ্চ প্রবৃত্তিঞ্চ মোহমেব চ পাণ্ডবঃ।
ন দ্বেষ্টি সম্প্রবৃত্তানি ন নিবৃত্তানি কাজ্জতি॥ ২২
উদাসীনবদাসীনো গুণৈর্যো ন বিচাল্যতে।
গুণা বর্তন্ত ইত্যেবং যোহবতিষ্ঠতি নেঙ্গতে॥ ২৩
সমত্বংখস্থং স্বস্থং সমলোষ্টাশ্মকাঞ্চনঃ।
তুল্যপ্রিয়াপ্রিয়ো ধীরস্তুল্যনিন্দাত্মসংস্কৃতিঃ॥ ২৪

মানাপমানয়োস্তল্যস্তল্যে মিত্রারিপক্ষয়োঃ। সর্বারস্তপ্রিত্যাগী গুণাতীতঃ স উচতে॥ ২৫

অর্থাৎ, ( শ্রীভগবান্ বলিতেছেন ) হে পাণ্ডব! (সন্বগুণের কার্য) প্রকাশ, (রজোগুণের কার্য) প্রবৃত্তি ও (তমোগুণের কার্য) মোহ স্বয়ং আবিভূতি হইলে যিনি দ্বেষ করেন না ও তাহাদের নিবৃত্তি হইলে পুনরুদয়ের আকাজ্জা করেন না; যিনি জগৎ দর্শন করিয়াও তাহা অজ্ঞানের গুণত্রয়েরই কার্যমাত্র—এইরূপ জানিয়া নিজকে তাহাতে লিপ্ত না করিয়া কৃটস্থ জ্ঞানেই অবিচলিত ভাবে অবস্থান করেন; যাঁহার স্থুও ছঃখে সমবৃদ্ধি; যিনি আত্মস্বরূপে অবস্থিত; মুৎপিণ্ড, প্রস্তর ও কাঞ্চনে যাঁহার সমবৃদ্ধি; যে জ্ঞানী ব্যক্তির নিকট প্রিয় ও অপ্রিয়, নিন্দা ও স্তুতি, মান ও অপমান, শক্র ও মিত্র সমান বোধ হয় ও যিনি ইহলোকে বা পরলোকে ফল লাভার্থ যে নানা প্রকার সকাম কর্ম করা হইয়া থাকে সে সমস্তই পরিত্যাগ করিয়া কেবলমাত্র দেহ ধারণোপযোগী কর্ম অনুষ্ঠান করেন, তিনিই গুণাভীত বলিয়া কথিত হন।

দ্রন্থীয় ছিতীয় অধ্যায়ে "স্থিতপ্রজ্ঞের," দ্বাদশ অধ্যায়ে "ভক্তের" ও চতুর্দশ অধ্যায়ে "গুণাতীতের" যে সকল লক্ষণ বিবৃত হইয়াছে—তাহা সর্বত্র অভেদ দর্শনরূপ ব্রহ্মজ্ঞান ব্যতীত আর কিছুই নয়।

আচার্য শঙ্কর বিরচিত "বিবেকচুড়ামণি" গ্রন্থ **হইতে** উদ্ধৃত জীবমুক্তের অথবা স্থিতপ্রজের করেরকটি লক্ষণঃ—

ব্রহ্মাত্মনোঃ শোধিতয়োরেকভাবাবগাহিনী।
নির্বিকল্পা চ চিম্মাত্রা বৃত্তিঃ প্রজ্ঞেতি কথ্যতে।
স্কৃষ্টিতা সা ভবেদ্ যস্ত স্থিতপ্রজ্ঞঃ স উচ্যতে॥ ৪২৭
যস্ত স্থিতা ভবেৎ প্রজ্ঞা যস্তানন্দো নিরস্তরঃ।
প্রপঞ্চো বিশ্বতপ্রায়ঃ স জীবনুক্ত ঈশ্বতে॥ ৪২৮

লীনধীরপি জাগতি যো জাগ্রন্ধর্মবর্জিতঃ। বোধো নিৰ্বাসনো যস্তা স জীবন্মুক্ত ইয়াতে॥ ৪২৯ শাস্ত্রসংসারকলনঃ কলাবানপি নিচ্চলঃ। যস্ত চিত্তং বিনিশ্চিন্তং স জীবন্মুক্ত ইয়াতে॥ ৪৩০ বর্তমানেহপি দেহেহস্মিন ছায়াবদমুবর্তিনী। অহংতামমতাভাবো জীবন্মুক্তস্ত লক্ষণম্॥ ৪৩১ অতীতাননুসন্ধানং ভবিষ্যদ্বিচারণম। ওদাসীন্তমপি প্রাপ্তে জীবন্মুক্তস্ত লক্ষণম্। ৪৩২ গুণদোষবিশিষ্টেহস্মিন স্বভাবেন বিলক্ষণে। সৰ্বত্ৰ সমদৰ্শিত্বং জীবন্মুক্তস্তা লক্ষণম্॥ ৪৩৩ ইষ্টানিষ্টসম্প্রাপ্তো সমদর্শিত্যাত্মনি। উভয়ত্রাবিকারিত্বং জীবন্মুক্তস্থ লক্ষণম্ ॥ ৪৩৪ ব্রহ্মানন্দরসাম্বাদাসক্তচিত্ততয়া যতে:। অন্তর্বহিরবিজ্ঞানং জীবন্মুক্তস্থা লক্ষণম্॥ ৪৩৫ দেহেন্দ্রিয়াদে কর্তব্যে মমাহংভাববর্জিতঃ। ওদাসীন্সেন যস্তিষ্ঠেৎ স জীবন্মুক্তলক্ষণঃ॥ ৪৩৬ বিজ্ঞাত আত্মনো যস্তা ব্রহ্মভাবঃ শ্রুতের্বলাং। ভববন্ধবিনিমুক্তিঃ স জীবনুক্তলক্ষণঃ॥ ৪৩৭ দেহেন্দ্রিয়েম্বহং ভাব ইদংভাবস্তদগ্রকে। যস্ত ন ভবতঃ কাপি স জীবন্মক্ত উচ্যতে॥ ৪৩৮ ন প্রত্যগ্রহ্মণোর্ভেদঃ কদাপি ব্রহ্মসর্গয়োঃ। প্রজ্ঞয়া যো বিজানাতি স জীবন্মুক্তলক্ষণঃ॥ ৪৩৯ সাধুভিঃ পুজ্যমানেহস্মিন্ পীড্যমানেহপি হুর্জনৈঃ। সমভাবো ভবেদ যস্ত স জীবন্মুক্তলক্ষণঃ॥ ৪৪০

ন খিন্ততে নো বিষয়ৈঃ প্রমোদতে
ন সজ্জতে নাপি বিরজ্যতে চ।
স্বাস্থিন্ সদা ক্রীড়তি নন্দতি স্বয়ং
নিরস্তরানন্দরসেন তৃপ্তঃ॥ ৫৩৬

অর্থাৎ, (ভাগত্যাগলক্ষণা দারা) শোধিত তৎ ও তং পদার্থের— অর্থাৎ শুদ্ধব্রহ্ম ও প্রত্যগাত্মার একছারুভবকারিণী, সংশয়াদিশৃন্থা এবং চিদেকনিষ্ঠা যে চিত্তের বুত্তি তাহাকে প্রজ্ঞা বলা হয়। এই প্রজ্ঞা যাঁহাতে সর্বদা বিনা চেষ্টায় বর্তমান থাকে তিনিই স্থিতপ্রজ্ঞ। যাঁহার প্রজ্ঞা ( অর্থাৎ, নিজ আত্মা ও ব্রহ্মের অভেদ জ্ঞান ) স্থিতা, অর্থাৎ দ্ঢা হইয়াছে, যিনি নিরবচ্ছিন্ন আনন্দ অনুভব করিতেছেন ও বাহাজগৎ যিনি প্রায় বিশ্বত হইয়াছেন, তিনিই জীবনুক্ত। ব্রহ্মা-কারাবৃত্তিসম্পন্ন হইয়া যিনি জাগ্রত থাকেন, অথচ জাগ্রদাবস্থায় যে বিষয়াকারা বৃত্তি বা বিষয়চিন্তা সাধারণ জীবের হইয়া থাকে তাহা যাঁহার নাই, যাঁহার জ্ঞান বাসনামুক্ত, তিনি জীবন্মুক্ত বলিয়া কথিত হন। সংসারচিন্তা যাঁহার নিবৃত্ত হইয়াছে, যিনি দেহবান্ হইয়াও যেন দেহহীন—অর্থাৎ যাঁহার দেহাত্মবাধ অতি ক্ষীণ, যাঁহার চিত্ত জীবন-মরণ-স্থুখ-ছুঃখাদি চিন্তাশৃত্য তিনি জীবন্মুক্ত বলিয়া কথিত হন। দেহ বর্তমান থাকিলেও যাঁহার নিকট তাহা ছায়ার মত মনে হয় এবং তাহাতে যাঁহার "আমি-আমার" ভাব নাই তিনি জীবন্মুক্ত লক্ষণসম্পন্ন। অতীত জীবনের ঘটনাবলী স্মরণ না করা, ভবিষ্যুতে কি হইবে সে বিষয়ে তুশ্চিস্তা না করা এবং বর্তমানে প্রাপ্ত বিষয়ে উদাসীন ভাব জীবনুক্ত ব্যক্তির লক্ষণ। স্বভাবতঃই পরস্পর হইতে ভিন্ন এবং গুণ ও দোষবিশিষ্ট যে জাগতিক বিষয়-সকল, তাহাতে সমদর্শন জীবন্মক্ত ব্যক্তির লক্ষণ। সর্বত্র সমদর্শিতাবশতঃ, ইষ্টপ্রাপ্তিই হউক অথবা অনিষ্টপ্রাপ্তিই হউক. উভয়ক্ষেত্রেই অবিকার থাকা জীবন্মুক্ত ব্যক্তির লক্ষণ। চিত্ত ব্রহ্মানন্দরস আস্থাদনে নিমগ্ন থাকার ফলে আন্তর বা বাহ্য অন্ত

কোনও বিষয়ের জ্ঞানের অভাব জীবন্মুক্ত ব্যক্তির লক্ষণ। দেহ ও ইন্দ্রিয়াদিতে এবং কর্তব্য কর্মে যাঁহার "আমি ও আমার" ভাব নাই এবং যিনি অনাসক্ত ভাবে অবস্থান করেন তিনিই জীবন্মুক্ত। শ্রুতি-প্রমাণ সহায়ে নিজের ব্রহ্মস্বরূপতা উপলব্ধি করিয়া যিনি সকল প্রকার সংসার বন্ধন হইতে মুক্তি লাভ করিয়াছেন, তিনিই জীবনুক্ত। নিজ দেহ ও ইন্দ্রিয়াদিতে "আমি"-বুদ্ধি ও তদতিরিক্ত অক্ত বস্তুতে "ইহা"—এইরূপ বুদ্ধি যাঁহার কখনও উদয় হয় না তাঁহাকে জীবন্মুক্ত বলা হয়। ব্রহ্মজ্ঞান লাভের ফলে যিনি নিজ আত্মা ও ব্রহ্মের মধ্যে এবং ব্রহ্ম ও জগতের মধ্যে কোনও ভেদ দর্শন করেন না, তিনি জীবন্মুক্ত। সাধু ব্যক্তিগণ কর্তৃক পুজিত বা ছুম্ব ব্যক্তিগণ কর্তৃক প্রপীড়িত হইলে যাঁহার চিত্তে উভয়ক্ষেত্রে সমানভাবের উদয় হয়, তিনি জীবন্মুক্ত। ব্রহ্মজ্ঞ বা জীবনুক্ত পুরুষ অপ্রিয় বিষয়প্রাপ্তিতে খিন্ন হন না; প্রিয় বিষয়-প্রাপ্তিতে উৎফুল্ল হন না; কোনও বিষয়ে আসক্ত হন না, কোনও বিষয়ে বিরক্তও হন না। তিনি সদা-সর্বদা আত্মানন্দে তৃপ্ত থাকিয়া আত্মাতেই ক্রীড়া করেন এবং আত্মা হইতেই যাবতীয় আনন্দ পাইয়া থাকেন।

#### অষ্টাবক্র-সংহিতা হইতে:—

অস্তুস্ত্যক্তকষায়স্থা নিদ্ধ দ্বিস্থা নিরাশিষঃ।

যদৃচ্ছয়াগতো ভোগো ন ছঃখায় ন তুইয়ে॥ ৩১৪

ধর্মার্থকামমোক্ষেষু জীবিতে মরণে তথা।

কস্থাপ্যদারচিত্তস্থা হেয়োপাদেয়তা ন হি॥ ১৭৬৬
পশ্যন্ শৃথন্ স্পুশন্ জিঘ্রয়য়ন্ গৃহুন্ বদন্ ব্রজন্।

ইহিতানীহিতৈমুক্তো মুক্ত এব মহাশয়ঃ॥ ১৭১২
সুথে ছঃখে নরে নার্যাং সম্প্রম্ম চ বিপৎস্কু চ।

বিশেষো নৈব ধীরস্থা সর্বত্য সমদ্শিনঃ॥ ১৭১৫

ন মুক্তো বিষয়দ্বেষ্টা ন বা বিষয়লোলুপঃ।
অসংসক্তমনা নিত্যং প্রাপ্তং প্রাপ্তমুপাশ্লুতে॥ ১৭।১৭
নির্মমো নিরন্ধারো ন কিঞ্চিদিতি নিশ্চয়ী।
অন্তর্গলিতসর্বাশঃ কুর্বন্ধপি করোতি ন॥ ১৭।১৯
বিলসন্তি মহাভোগৈর্বিশন্তি গিরিগহ্বরান্।
নিরন্তকল্পনা ধীরা অবদ্ধা মুক্তবুদ্ধয়ঃ॥ ১৮।৫৩
সন্তুষ্টোহপি ন সন্তুষ্টঃ খিলোহপি ন চ খিছতে।
তস্তাশ্চর্যদশাং তাং তাং তাদৃশা এব জানতে॥ ১৮।৫৬
নির্ত্তিরপি মৃঢ়স্ত প্রবৃত্তিরূপজায়তে।
প্রবৃত্তিরপি ধীরস্তা নির্ত্তিফলভাগেনী॥ ১৮।৬১
বিক্ষেপেহপি ন বিক্ষিপ্তঃ সমাধৌ ন সমাধিমান্।
জাড্যেহপি ন জড়ো ধত্যঃ পাণ্ডিত্যেহপি ন পণ্ডিতঃ॥ ১৮।৯৭
ন ধাবতি জনাকীর্ণং নারণ্যমুপশান্তধীঃ।
যথা তথা যত্র তত্র সম এবাবতিষ্ঠতে॥ ১৮।১০০

অর্থাৎ, (জ্ঞানোদয়ের ফলে) যিনি মন হইতে বিষয়-কামনা ত্যাগ করিয়াছেন; যাঁহার নিকট হইতে স্থ-ছঃখ, শুভাশুভ, শক্র-মিত্র ইত্যাদি যাবতীয় ভেদজ্ঞান তিরোহিত হইয়াছে; যাঁহার আশা ক্ষয়-প্রাপ্ত হইয়াছে; তাঁহার নিকট অপ্রার্থিতরূপে আগত ভোগ ছঃথের বা ভৃষ্টির কারণ হয় না। এমন মহাপুরুষ নিতান্তই ছর্লভ, যিনি ধর্ম, অর্থ, কাম, মোক্ষ, জীবন বা মৃত্যু—কোনও কিছুকে হেয়জ্ঞানও করেন না; আবার উপাদেয়জ্ঞানে তাহা লাভ করিবার জন্ম উৎকৃষ্টিতও হন না। সকল কিছুতেই তাঁহার সমবৃদ্ধি। যে মহাপুরুষ দর্শন, প্রবণ, স্পর্শ, আস্বাদন, ভোজন, গ্রহণ, কথন, ভ্রমণ—সব কিছুই করেন, কিন্তু কোনও কিছুতেই যাঁহার চেষ্টা করিবার বা চেষ্টা বর্জন করিবার কোনও ইচ্ছা নাই, তাঁহাকেই মুক্ত বলা হয়। জ্ঞানী ব্যক্তির নিকট স্থ-ছঃখ, নর-নারী, সম্পদ্-বিপদ্ ইত্যাদি, কোনও কিছুতেই ভেদ-জ্ঞান নাই; সর্বত্রই তাঁহার সমদৃষ্টি। জীবন্মুক্ত পুরুষের বিষয়ের

প্রতি কোনও দ্বেষও নাই, কোনও লোভও নাই। তিনি সর্বদা অনাসক্তচিত্ত থাকিয়া স্বাভাবিক ভাবে আগত ভোগসকল ভোগ করিয়া থাকেন। যাঁহার "আমি", "আমার" বোধ দূর হইয়াছে, দৃশ্যবর্গের মিথ্যাত্ব নিশ্চয় হইয়াছে এবং তাহার ফলে যাঁহার অন্তর হইতে সর্বপ্রকার আশা-আকাজ্জা দূরীভূত হইয়াছে, তিনি কর্ম করিয়াও করেন না-অর্থাৎ, কর্ম করিয়াও তাহাতে বদ্ধ না হইয়া মুক্তি সুখ ভোগ করিয়া থাকেন। মহাভোগের মধ্যে বিলাসই করুন বা গিরিকন্দরেই অবস্থান করুন, বিষয়-কল্পনা নিরস্ত হওয়ার ফলে জ্ঞানী ব্যক্তিগণ কোনও অবস্থাতেই আবদ্ধ হন না; তাঁহাদের মন সকল অবস্থাতেই নির্লিপ্ত থাকে। বাহা দৃষ্টিতে জ্ঞানী ব্যক্তিকে সন্তুষ্ট বা থিন্ন হইতে দেখা গেলেও তাঁহার অন্তরের গভীরে সম্ভোষ বা খেদ কোনও বিকারই উপস্থিত হয় না। তাঁহার এই আশ্চর্য অবস্থা শুধু তাঁহার স্থায় জ্ঞানী ব্যক্তিগণই বুঝিতে পারেন ( সাধারণ লোকে পারে না )। অজ্ঞ ব্যক্তি বাহা দৃষ্টিতে নিবৃত্তিপরায়ণ হইলেও অন্তরে তাঁহার প্রবৃত্তি থাকিয়া যায়। জ্ঞানী ব্যক্তি কর্মে প্রবৃত্ত হইলেও অভিমানশৃন্যতার জন্ম তাহা নিবৃত্তি ফলই প্রদান করে— বন্ধনের কারণ হয় না। ধষ্য সেই জ্ঞানী পুরুষ যিনি বাহ্য দৃষ্টিতে বিক্ষিপ্ত, সমাধিস্থ, জড়বং বা পণ্ডিত বলিয়া প্রতিভাত হইলেও নিজে অনুভব করেন যে তিনি এ সকল কিছুই নন—অর্থাৎ তিনি এ সকল চিত্ত-ধর্মের সহিত অসংশ্লিষ্ট শুদ্ধচৈততাম্বরূপ আত্মা। শাস্ত-চিত্ত জ্ঞানীপুরুষ জনাকীর্ণ স্থানে যাইবার জক্তও উদ্গ্রীব হন না. আবার নির্জন বনে যাইবার জন্মও ব্যাকুল হন না। প্রারব্ধবশে যখন যে স্থানেই তাঁহাকে যাইতে বা থাকিতে হয়—দে সকল স্থানকেই তিনি সমান জ্ঞান করিয়া শান্ত ভাবে অবস্থান করেন।

গীতা, বিবেকচ্ডামণি এবং অষ্টাবক্র-সংহিতার অস্থান্য স্থলেও এবং পঞ্চশী, বেদাস্থসার, সূত-সংহিতা, যোগবাশিষ্ট রামায়ণ প্রভৃতি অদৈততত্ত্ববিষয়ক আরও অনেক গ্রন্থেও জীবমুক্ত পুরুষের লক্ষণসকল বিশ্বত আছে। স্থানাভাবে সে সকলের উল্লেখ এখানে সম্ভব
নয়, তাহার প্রয়োজনও নাই; কারণ, মূলকথা সর্বত্রই সমান।
ব্রহ্মজ্ঞানে যোগীর সকল প্রকার ভেদজ্ঞান দূর হয় এবং সাধারণ
লোকে যাহাকে সম্পূর্ণ বিপরীত ভাবাপন্ন বিষয় বলিয়া মনে করে,
যথা—স্থুখ ও হুংখ, শত্রুখ ও মিত্র, আপন ও পর, লাভ ও ক্ষতি,
জীবন ও মৃত্যু, জীব ও ঈশ্বর, ব্রহ্ম ও জগৎ—সেখানেও তিনি
সমরস শুদ্ধ চৈতক্ত ও আনন্দস্বরূপ নিজ আত্মাকেই শুধু দর্শন করেন।
ইহার ফলে অপরের দৃষ্টিতে তিনি যে অবস্থায়ই থাকুন না কেন,
নিজে তিনি অস্তবে, বাহিরে, সদা সর্বদা আনন্দরসেই নিমগ্ন থাকেন।
তিনি অনুভব করেনঃ—

ময্যখণ্ডস্থাম্ভোধৌ বহুধা বিশ্ববীচয়ঃ। উৎপত্যস্কে বিলীয়ুন্ধে মায়ামারুতবিভ্রমাৎ॥

—বিবেকচ্ডামণিঃ ৪৯৬

অর্থাৎ, আমি অথগু সুখসাগর। আর এই যে নানা বৈচিত্র্যপূর্ণ বিশ্বজ্ঞগৎ কখনও বা (জাগরণে ও স্বপ্লাবস্থায়) উদিত হইতেছে এবং কখনও বা (সুষুপ্তিতে ও সমাধি অবস্থায়) বিলীন হইতেছে তাহা সেই সুখসাগররূপ আমাতেই মায়া রূপ বায়ূপ্রবাহে স্বষ্ট উমিমালা (সুখসাগর রূপ আমা হইতে পৃথক্ কিছু নয়)।

ওঁ তৎ সৎ

অস্ত্যপায়ো মহান্ কশ্চিৎ সংসারভয়নাশনঃ। যেন ভীত্বাি ভবাস্তোধিং পরমানন্দমাপ্যাসি॥ ৪৪

বেদাস্তার্থবিচারেণ জায়তে জ্ঞানমুত্তমম্। তেনাত্যস্তিকসংসারত্বংখনাশো ভবত্যন্ত্ব॥ ৪৫

— আচার্য শঙ্কর: বিবেকচূড়ামণি

#### অর্থাৎ

একটি অতি মহান্ উপায় বা পথ আছে—যাহা দ্বারা সংসারভয়ের নাশ হয় এবং ভবসাগর উত্তীর্ণ হইয়া পরমানন্দ লাভ করা যায়। বেদাস্ত বা উপনিষদের তাৎপর্য বিচার বা অন্থাবন করাই এই পথ। ইহা দ্বারা সংশয়াদিরহিত অতি উত্তম জ্ঞান উৎপন্ন হয় এবং এই জ্ঞানোৎপত্তিমাত্রই জীবের যাবতীয় সংসারতঃথের আত্যস্তিক অবসান হয়।

| 12,421
| Ramakrichno Math
Probationers' Training | Anthon Milhrary
| F. O. Bahar Math. Ho. | 1

# मज्ञल विहारत जो इन्ह

## শুদ্ধি-পত্ৰ

| পৃষ্ঠা            | পঙ্ক্তি        | অ <b>ওদ</b>                             | শুদ্ধ                      |
|-------------------|----------------|-----------------------------------------|----------------------------|
| <b>উ</b> ৎসর্গ    | ŧ              | ব্যা <b>খাভা</b>                        | <b>ৰ্যাখ্যান্ত</b> া       |
| ,,                | t              | <b>মূ</b> তি                            | <b>মূ</b> ডি               |
| >                 | •              | <b>म्यन</b>                             | <b>म</b> हरू               |
| <b>د</b> و        | >>             | <b>ভগদান্ত</b> ৰ্গত                     | জগদস্তর্গত                 |
| •>                | ₹8             | <b>প্র</b> চরণ                          | <b>এ</b> চর <b>ন</b>       |
| 48                |                | বিশেষ                                   | বিশেষ-                     |
| 19                | •              | ভোক্ত:                                  | ভো <b>ক</b> ু:             |
| <b>6</b> 7        | >6             | ভিত্তিম:                                | ডিভিম:                     |
| <b>*&gt;</b>      | 9              | সমা <b>দ</b> ক্তন্                      | স্মাদক্ন                   |
| 1 •               | >0             | দেহাগ্যহমে <b>ন্ত</b> মেতৎ              | দেহাতাহম <b>ন্তমে</b> ং    |
| 96                | ર 🤏            | শ্চিত্যস্তে                             | শ্ছিল <b>েন্ত</b>          |
| 4>                | > <b>&amp;</b> | <b>ল</b> দ্বা                           | লক্ষ1                      |
| ,,                | <b>૨૨</b>      | দরস্কর:                                 | দ্রুম্ <b>ন্ত</b> রং       |
| ₩ <b>.</b>        | ۵              | নিবহিতা                                 | <b>নি</b> ৰ্ব <b>হিত</b> । |
| <b>৮</b> 9        | >•             | চানস্থামি                               | চানস্তানি                  |
| <b>6</b> 6        | >              | মৰীজ্ঞা                                 | মনীপা                      |
| 1,                | >              | বিথাতে                                  | বিজ্ঞাতে                   |
| ,,                | > 4            | মুক্ত                                   | মন্ত্                      |
| ."<br>ታ>          | >9             | অথাকারমানো                              | অধাকাময়মাং                |
| 2•\$              | > <b>c</b>     | হ্যাতৈব                                 | <i>হ্</i> যা বৈত্যব        |
| 17                | ২•             | আত্মবিৎ ॥                               | আতাবিং॥:                   |
| )·b               | <b>૨</b> ૧     | সম্পত্যভাবে                             | সম্পত্তাভাবে               |
| >>0               | ₹8             | সং <b>হ</b> ত                           | <b>সংক্</b> ত              |
| <b>३</b> ५ ६ ६    | ₹₹.            | শ্ছিন্দ স্থে                            | শ্ছিত্যন্তে                |
| 330               | <b>b</b>       | পুরুষ                                   | পুরুষে                     |
| >>8               | ₹ €            | <b>অ</b> ।য়ত্ত্বীভূত                   | আয় <b>তী</b> ভূত          |
| <b>336</b>        | <b>5</b> 2     | মার্থ্যে                                | মাইৰ্য্য                   |
| ) <b>&gt;&gt;</b> | >>             | প্রমাদাননর্থো                           | প্রমাদাদনর্থে।             |
| <b>&gt;</b> ₹•    | ૨ર             | <b>স্ত</b> দারাম                        | <b>ন্ত</b> দারাম           |
| >4>               | <b>૨ ७</b>     | ন্ ভাতে।                                | দ্ <b>ভাভঃ</b>             |
| 308               | >              | <sup>`</sup> বিপ্লাপ <b>ৰং</b>          | `বিগ্লাপনং                 |
| >80               | >8             | <b>लक</b> ानी व                         | <b>क्न का नी</b> इ         |
|                   | २১             | পাণ্ডবঃ                                 | পাণ্ডব                     |
| <br>>89           | ₹8             | ইহিত্যু<br>বিশ্ব                        | <b>深原啊</b>                 |
| :97               | n.c.to         | नित्रकारते।<br>वित्रकारते।              | িত্ত কিবছকারে। -           |
|                   | De A           | 6 1 1 1 7 7 7 7 7 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 1                          |